
FELDMÁR ANDRÁS

AZ ÉLMÉNYEK SZABADSÁGA
?

Elhangzott 1999-ben, Debrecenben



NÉHÁNYAN ISMERTEK, a legtöbben nem. Feldmár And-
rás vagyok. Vancouverben élek, Kanadában, és mielőtt
mondanék valamit arról, amit csinálok, ami a pszicho-
terápia, egy kicsit beszélek magamról, mert ahogy hall-
játok majd, az én elképzelésem, hogy mi is a pszichote-
rápia, olyan személyes, hogy talán valami fényt derít rá,
ha elmondom, ki vagyok. 1940-ben születtem, pont a há-
ború előtt, és a forradalomig éltem Magyarországon, ami-
kor 16 éves voltam. De nem politikai okokból, hanem az
anyámtól szöktem meg. Addig vándoroltam, amíg Kana-
dába nem értem. Torontóban éltem 10 évig, ahol mate-
matikát, fizikát és kémiát tanultam, de azt hiszem, csak
azért, mert akkor még nagyon féltem, főleg az emberek-
től. Még angolul sem tudtam igazán, és a matematika, a
fizika és a kémia nagyon jó olyanoknak, akik félnek az
emberektől, mert csak papír és ceruza kell hozzá, és így
az ember könnyen elzárkózhat másoktól. De mire meg-
kaptam volna a doktorátusomat matematikából, addigra
már nem féltem annyira az emberektől, és így meguntam
a matematikát is.

Akkoriban nagyon rosszul éreztem magam. Már két
házasságom véget ért, úgy kb. három és fél év után, és
nem tudtam, hogy miért. Úgyhogy kerestem egy pszicho-
analitikust, akivel kb. kilenc hónapig ötször egy héten ta-
lálkoztam, és aki nagyon hülye ember volt. De arra jó volt
az analízis, hogy azt gondoljam magamban, hogyha ez a
hülye ebből meg tud élni, akkor én sokkal jobban tudom
majd csinálni ezt, és így átváltottam a pszichológiára.

Két év alatt megkaptam, ami kell ahhoz, hogy az em-
ber pszichoterapeuta legyen, de még akkor is inkább
olyan tudományos pszichológiát csináltam, és a dok-
torim is arról szólt, van-e a nyelvtannak pszichológiai
alapja. Tehát nem sokat ért abból a szempontból, hogyan
lehet az embereken segíteni. Ennek ellenére, amikor el-
mentem Vancouverbe, az állam nagyon keresett pszicho-
lógusokat, akkor nem voltak még, de most már túl sokan
vannak. De akkor épp kerestek pszichológusokat, és an-
nak ellenére, hogy engem senki nem tanított meg sem-
mire, a klinikai pszichológiára, felvettek mint pszicholó-
gust, hogy dolgozzak gyerekekkel, családokkal, párokkal
és egyénekkel.

Ez azért fontos, mert ahogy visszatekintek, nagyon
örülök annak, hogy előbb voltak élményeim, minthogy
megmondták, hogy mit kell gondolni erről, és hogy kell
ezt a foglalkozást csinálni. Mert ha az elmélet előbb jön,
mint az élmény, akkor az ember megvakul. Így szerencsé-
sen, kb. egy évig, másfél évig élményeim voltak anélkül,
hogy valaki megmondta volna, hogy milyen élményeim-
nek kellene, hogy legyenek. Tehát saját magam találtam
ki a dolgot, ahogy óráról-órára csak úgy bementem és
nézelődtem és gondolkodtam és hallgattam és hagytam,
hogy a pácienseim tanítsanak ahelyett, hogy én tanítot-
tam volna a pácienseimet, hogy mire, azt igazából nem is
tudom.

Valószínűleg nálatok is, de nyugaton, ha az ember is-
kolába jár ezt tanulva, nagyon csak olyasmire tanítják az
embert, hogy kivel mit kell csinálni. Hát én nem tudtam,
szerencsére, de ők megtanítottak rá. Aztán amikor ké-
sőbb elmentem, hogy megtudjam, különböző helyeken
hogyan csinálják ezt azok, akik tanulják, akkor nagyon
sok hülyeséget tanultam, és tudtam, hogy azok hülyesé-

gek, mert már voltak élményeim. Ha nem lettek volna él-
ményeim, nem tudtam volna, hogy hülyeséget tanítanak.

Öt évig dolgoztam így, a saját módomon, de aztán
azt gondoltam, mégis jó lenne valakivel, valaki mellett
lenni, akitől az ember sokat tudna tanulni. És azok kö-
zül, akiket akkoriban olvastam, úgy a 70-es években, egy
R.D. Laing nevezetű ember volt, aki a legjobban érde-
kelt. Egy E. Fromm nevezetű ember is érdekelt, ő is el-
jött Vancouver-be, de Fromm-mal személyesen soha nem
tudtam volna barátságot kialakítani, és nem is volt szim-
patikus személyesen. A könyveit és írásait nagyon szeret-
tem. De amikor Laing jött Vancouver-be, akkor reméltem,
hogy személyesen érdekesebb ember lesz, mint Fromm
volt. Hát úgy is történt. Összebarátkoztunk, és utána Lon-
donba mentem, hogy tanuljak tőle, olyan nem tudom,
hogy mondjátok, inaskodás volt ez.

Tulajdonképpen az ilyet nem lehet megtanulni könyv-
ből. Szerintem az egész életemben csak akkor tanultam
valamit, amikor valaki azt mondta, hogy csináld velem,
nem hogy csináld azt, amit én csinálok. Aki azt mondja
neked, hogy csináld azt, amit én csinálok, az egy hülye,
attól nem lehet tanulni. De ha valaki azt mondja, hogy csi-
náld velem, és bátorít arra, hogy úgy csináld vele, ahogy
neked jó, akkor attól az embertől lehet tanulni. És szeren-
csére ez történt velem Londonban, ahol kb. egy évig heti
7-8 órát töltöttem Laing-el, és sok mindent megtanultam
tőle. Attól fogva, amíg meg nem halt 83-ban, barátok vol-
tunk, és sokszor meglátogatott Vancouver-ben, és együtt
vezettünk nagy csoportokat, 40 tagú csoportokat is, úgy-
hogy a haláláig együtt dolgoztunk. És néha játszottunk.
Mert ez a munka inkább játék, mint munka - erről majd
még beszélek később.

Kb. 26 éve most annak, hogy önállóan dolgozom.
Nincs főnököm, és én sem vagyok a főnöke senkinek.
Ami nagyon jó. Főleg, hogyha az ember pszichoterape-
uta. Mert ennek az egész dolognak az a magja, hogyha
én elmegyek egy terapeutához, vagy valaki eljön hoz-
zám, hogy miről is van szó. Szerintem az egész két em-
ber kétségbeesett igazságkeresése egymás között. Egy
kétségbeesett próbálkozás arra, hogy két ember kinyissa
a szívét, és megismerje egymást. Hogy őszintén tudja-
nak beszélgetni. Ha ez olyan könnyű lenne, akkor nem
lenne szükség pszichoterapeutákra. És elgondolkozhat-
tok azon, miért olyan nehéz nyitott szívvel, őszintén be-
szélgetni. Hogy miért hazudik mindenki, nemcsak egy-
másnak, hanem saját magának is. És ezért mondom, hogy
jó, ha az ember nem dolgozik senkinek és senki nem dol-
gozik neki. Mert hogyha nem szabad az ember, mert ha
bármi módon próbálják befolyásolni, akkor nagyon ne-
héz őszintének lenni. Ha az ember fél attól, hogy mi tör-
ténik vele, ha őszinte, akkor esetleg nem lesz az. Nagyon
bátornak kell annak az embernek lenni, aki őszinte tud
lenni akkor is, ha azzal fenyegetik, hogy elveszíti az ál-
lását, hogyha úgy csinálja a dolgait, ahogy éppen akarja.
Pedig ebben a foglalkozásban csak úgy lehet valamit va-
lóban megtenni, ha az ember teljesen spontán önmaga,
nem pedig színész. A legtöbb iskola, ahol terapeutákat
képeznek, az olyan, mint egy színésziskola. Mert azt ta-
nuljátok, hogyan kell eljátszani azt, hogy az ember tera-
peuta. És akkor megtanítjátok a páciensnek, hogyan kell
eljátszani azt, hogy ő egy páciens. Így nagyon nehéz az

2



embernek megtalálni a saját útját, hogy ő ne ezt csinálja.
Ez egy rövid összefoglalása annak, hogyan kerültem

ide, miért és miről beszélek. Arról beszélek, ahogy a 26
év alatt napi tíz órában dolgoztam, úgy átlag 4-5 napot
egy héten, ezt szorozzátok be; hány órát töltöttem em-
berekkel, csak úgy hallgatva, hogy ők mit mondanak, és
persze néha én is mondtam nekik valamit.

?

ELMONDOK ELŐSZÖR egy-két dolgot, ami azt hiszem,
hogy fontos erről a nagyon érdekes kapcsolatról, ami egy
terapeuta és egy páciens között létrejöhet, és aztán inkább
majd veletek beszélgetek arról, ami titeket érdekel.

Az egyik legfontosabb dolog az, amire rájöttem, hogy a
tudományos elképzelés a pszichoterápiáról nemhogy té-
ves és rossz, hanem még káros is. Hogy a pszichiáterek a
világ minden részén, nemcsak Magyarországon, de Ka-
nadában vagy az USA-ban is, menyire rosszak. És mi-
ért rosszak? Mert nem tudják, hogyan legyenek együtt
az emberekkel. Ők nem csak leülnek és együtt akarnak
lenni valakivel, hanem ők valamit tenni akarnak valaki-
vel. Mintha egy darab fát adnátok nekem, hogy én jól
megnézzem, diagnosztizáljam, hogy ez milyen fa, és én
egy jó éles kést vennék, hogy faragjak valamit, ami ne-
kem tetszik. Ez a pszichiátria ma. De hogyha az ember
embert farag, nemhogy nem segít annak az embernek, aki
segítségért jön, hanem bántja őt. Épp úgy, ahogy a szülei
bántották, ahogy a tanítói bántották, ahogy mások bán-
tották.

A hippokratészi eskü, amit minden orvosnak le kell
tennie, arról szól, hogy az orvos ne tegye a betege éle-
tét nehezebbé, mint lenne nélküle. Nem azt mondja, hogy
tegye a beteg életét jobbá. Azt mondja, ne tegye a betege
életét rosszabbá. Szerintem a pszichiátria ma nehezebbé
teszi a betegek életét, mint amilyen lenne az, ha a pszi-
chiátria nem létezne. Abban a pillanatban, amikor vala-
kire úgy nézek, mint egy tárgy, és arról gondolkozom,
hogy mit kéne vele csinálnom, és hogy én fogok vele va-
lamit csinálni, ahelyett, hogy együtt legyek vele, akkor
ez a tárggyá tevés már eleve rossz a másiknak. Egyikünk
sem szereti, hogyha tárgyként leszünk kezelve. Az lehet,
hogy hozzá lehet szokni, hogy az embert tárgyként keze-
lik, meg valószínűleg sokan vagyunk itt, akiket az anyjuk
és az apjuk is tárgyként kezelt már abban a pillanatban,
amikor megszülettünk. De ez nem jelenti azt, hogy így jó
embernek lenni.

Ha én azt mondom, hogyha bármi általánosságot mon-
dok pl. a magyarokról, a fekete bőrűekről vagy a nőkről,
akkor az valószínűleg nem lesz igaz. De a pszichiátriában
és a pszichológiában olyanokat tanultok, hogy mondja-
tok általános igazságokat a hisztériásokról, a skizofré-
nekről és borderline-okról és így tovább. Hát ez éppen
olyan hülyeség, mint általánosságokat mondani akármi-
lyen embercsoportról. Ez csak arra késztet, hogy nehogy
rájöjj arra, hogyan lásd tisztán azt, akivel szemben állsz.
Hogy ki az az egyén, akivel éppen együtt vagy. Olyan,
mintha egy olyan szemüveget tennél fel, ami elhomályo-
sítja annak az arcát, akivel együtt vagy. Mert ha valaki-
vel úgy foglalkozol, hogy ő egy egyén egy csoportban,
és a csoport karakterisztikáját rávetíted, akkor nem látod,

hogy ki is ő. Ha egy fekete emberrel találkozol, és úgy ke-
zeled, hogy ez egy fekete ember, akkor soha nem tudod
meg, hogy ő egy teljesen egyedülálló ember, akit nem le-
het meghatározni, semmilyen előzőleg kieszelt kategóri-
ával.

Sok vallásban, amikor az Istenről beszélnek, akkor a
„via negativa”-val határozzák meg az Istent. A „via nega-
tiva” az, hogy amit az Istenről el tudsz mondani, az nem
az Isten. Az Isten mindig más, mint amit el lehet mon-
dani róla. Tehát a nyelv, a logosz túl kicsi arra, hogy az
Isten beleférjen. És ez talán az egyetlen definíciója az Is-
tennek. Hogy az Isten az, hogyha bármit mondasz róla,
akkor nem az. Szerintem egy pszichoterapeutának pon-
tosan így kell minden egyénnel foglalkoznia, aki bejön a
szobájába. Mert mindegyikünk annyira más, mint aho-
gyan az Isten más. Tehát amit én valakiről el tudnék mon-
dani, aki bejön a szobámba, az az ember nem az. Az több,
az más. Ha egy afrikai nővel állnék szembe, azért, mert
ő nő és azért, mert afrikai, akkor méginkább úgy becsül-
ném, hogy ő más, és nagyon vigyáznék arra, hogy a saját
értékeimet és gondolatvilágomat ne vetítsem rá. De ha pl.
egy magyar származású, majdnem ugyanolyan idős fér-
fival beszélgetnék, mint én vagyok, akkor lehet, hogy el-
felejteném őt, és azt mondanám, hogy ez tulajdonképpen
olyan ember, mint én. És akkor azt hinném, hogy ettől az
embertől nem kéne megtanulnom, hogy ki is ő. De azt
alá kell húznom, és nagyon komolyan kell venni, hogy
nem lehet előre elképzelni, hogy egy másik ember ponto-
san ugyanúgy hallja, amit én mondok, mint te. Mert egyi-
künk sem ismeri és soha nem fogja megismerni a másik
ember belső világát. Tehát amit tudunk, az lehet, hogy
mindenkinek más, és arról nagyon nehéz beszélni.

Lehet, hogy vannak itt közületek olyanok, akik most
aurát látnak körülöttem, de titokban tartják, mert ha meg-
mondanák valakinek, akkor azt hinnék, hogy hülye vagy
őrült. Dehát kit érdekel az, hogy te látsz-e aurát vagy
nem? Hogyha az intuíciódat használod arra, hogy meg-
érezd, hogy én ki vagyok, akkor te azt használod. Ha
az aura-látásodat használod, akkor azt használod. De
hogy ki honnan tud valamit, ahhoz senkinek semmi köze
sincs. De a pszichiátria nem így véli. A pszichiátria azt
mondja, ha nem olyanok az élményeid, ahogy ő hiszi,
hogy kéne lennie, akkor olyanok, mint a rendőrök, jön-
nek és olyanná csinálják, mint ahogy kell lennie. Tehát a
pszichoterápia, ahogyan én nézem ezt a mesterséget, az,
ahogy állandóan tanulok, és aki bejön a szobámba, az lesz
a tanárom, és én leszek az ő tanulója. Az én dolgom az,
hogy megtanuljam az ő nyelvét, hogy milyen az ő világa,
megtanuljam azt, hogy ki ő.

De addigra, mire az emberek az én szobámba kerül-
nek, már megtanulják, hogy ne is legyen reményük rá,
hogy valakit is megtanítsanak önmagukról. Addigra már
rájöttek, hogy a szüleiket soha nem érdekelte, hogy ők
kik, a szüleik csak mondták nekik, hogy kinek kell len-
niük. De a szüleiket nem érdekelte az, hogy ők kik. Te-
hát azt is lehetne mondani, hogy az, aki páciens lesz a
terápiában, az épp egy olyan ember, akinek a szülei a
legrosszabb diákok voltak. Akiket egyáltalán nem érde-
kelte az, hogy kik a gyerekeik. Tehát a terápia az is lehet,
hogy végre valaki meg tud tanítani valakit arra, hogy ő
kicsoda.

3



Nagyon gyakran a terapeuta az első ember, aki va-
lóban odafigyel a páciensre, az egész életében. Először
valaki komolyan veszi őt. Hogyha traumáról beszélünk,
hogy mi is az, hogyan sérülünk meg lelkileg, akkor akár
azért mert megvertek, akár mert szexuálisan kihasznált
valaki minket gyerekkorunkban, akinek nem lett volna
szabad, akármi történt, akár elhagytak, azt mind egyetlen
traumára lehet visszavezetni, amikor nem vettek minket
komolyan. És ha elmész egy pszichiáterhez, aki tíz perc
alatt felír neked egy orvosságot, akkor még egy embert
találtál, aki nem vesz téged komolyan.

Tehát hol a gyógyítás? Pszichoterápiát nagyon nehéz
tanítani, mert ahogy én végigéltem ezt a dolgot, az in-
tuíciónak van nagy lényege, nem pedig valami techniká-
nak. Az intuíciónak az a lényege, hogy az intuíció meg-
érzi az egészet. Tehát nem részleteket néz, hanem vala-
hogy, amikor valakivel vagyok, az intuíció megengedi,
hogy befogadjam őt egészen. Abban a pillanatban, ami-
kor az egészről beszélek, és nem részletekről, akkor a sze-
retetről beszélek. Nem vágyról, hanem szeretetről. Ez egy
nagyon fontos különbség. Mindenki tudja, hogy mi az a
vágy, mondjuk, ha az ember éhes, az egy vágy. A vágy
az, amikor valamit akarunk. A szeretetnek semmi köze
nincs a vágyhoz. Sokféleképpen meg lehet határozni a
szeretetet, és meg is fogom majd tenni. De az egyik leg-
jobb meghatározása az, hogy a szeretet semmire nem vá-
gyik. A szeretet a szeretőnek a vágya arra, hogy a má-
sik életét könnyebbé és gazdagabbá tegye, olyan módon,
ahogy a másik óhajtja. Nem ahogy én. Ha téged szeret-
lek, úgy kell szeretni téged, ahogy te akarod azt, nem
ahogy én. Már csak ezzel a definícióval is gondolkozza-
tok egy pillanatra el azon, hogy az anyátok és az apátok
szeretett-e titeket. Nagyon nehéz azt mondani, hogy az
én anyám soha nem szeretett engem. Ezt az egy mondatot
nagyon nehéz kimondani. Néha azért, mert nem igaz, és
az én anyám szeretett, öt percre, tíz percre, két hétig, tehát
néha, de nagyon sokszor bizony nem. Nagyon sokszor a
szüleink éhes emberek voltak, akik úgy hízlaltak minket,
ahogy éppen nekik tetszett, úgy, hogy később megegye-
nek. A Jancsi és Juliska egy nagyon jó történet. Sokan csak
úgy tudtunk megmenekülni, hogy olyan csontokat mu-
tattunk nekik, hogy nehogy megegyenek.

Amíg valakit szeretek, addig egészben elfogadom, ad-
dig örömöt lelek benne úgy, ahogy ő van. Abban a pilla-
natban, amikor valakit kritizálok, már nem szeretem azt
az embert. Ha kritizálok valakit, miért így, miért úgy csi-
nál valamit, az már bánt, akkor már faragom őt. Csak ak-
kor mondhatod azt, hogy szeretlek, ha valóban teljes és
nagy örömöt találsz a másikban úgy, ahogy a másik ép-
pen van. Tehát elfogadni a másikat egészben úgy, ahogy
van. Abban a pillanatban, amikor egy részletet nézünk
meg, abban a pillanatban szeretetről már szó sem lehet.
Ha valakit nagyon szeretsz, és el vagy ragadtatva tőle,
hogy már megijeszt, hogy menyire szereted, és nem aka-
rod szeretni, akkor csak azt kell csinálni, hogy nézzél rá
egy részletére, és abban a pillanatban már nem fogod sze-
retni. Tehát ha szereted az arcát, akkor nézd meg a bőrét,
és ott van egy pattanás, akkor nézd a pattanást, és akkor
már utálni fogod. És ez az agynak, a két féltekének egy
váltása. Mert a bal félteke, az mindig a részleteket nézi, az
a fákat nézi az erdőben. A jobb félteke nem látja a fákat,

az csak az erdőt látja. A jobb félteke az, ami megengedi
nekünk, hogy legyen intuíciónk, és hogy szeressünk, a
bal félteke pedig elrontja ezt a szeretetet, mert darabokra
bontja az egészet. A pszichológia, mint gondolom kita-
nultátok, és a pszichiátria, az mind balféltekei dolog, és
a jobb félteke, az teljesen el van hanyagolva. De egy pá-
ciens, aki boldogtalan a világban, az nem azért jön, hogy
analizálják a bal féltekével, hanem, hogy valaki végre elő-
ször talán az életben elfogadja és szeresse. Abban a pil-
lanatban, amikor valaki elfogad minket, abban a pilla-
natban úgy tudunk nőni magunkban, akik mi vagyunk,
hogy ne kelljen állandóan küzdeni azok ellen az erők el-
len, amik ránk hatnak, hogy így kell lenni, úgy kell lenni,
ezt kell csinálni, azt kell csinálni. És még egyszer azt mon-
dom, hogy mindenki azt akarja, hogy színészkedjél. És
egy jó terapeuta, amiből sajnos nagyon kevés van a vi-
lágon, abban segít, és bátorít, hogy hagyjuk a színházat,
nem kell azt játszani, nem kell alakítani azt a karaktert,
amit a társadalom, a szüleid, a tanítóid mondanak, és
hogy a világ elég gazdag és szeretettel teli ahhoz, hogyha
te önmagad leszel, akkor sem leszel egy darab szar. Mert
mindenki azt mondja neked, hogy te egy darab szar vagy,
azt pedig takard be aranylemezzel, tehát aranyozd be azt
a szart, ami te vagy. És akkor nagyon félünk egymástól,
mert ha közel kerülünk egymáshoz, hozzáérünk a látszó
aranyhoz, és akkor azon az ujjunk keresztülmegy, és ak-
kor a szarba érünk. Ettől fél a legtöbb ember, hogy ne-
hogy közel kerüljünk egymáshoz, mert akkor megtudod,
hogy az alakításod mögött csak egy ronda, szaros ember
vagy.

És ha az ember az egész életét úgy éli le, hogy fél at-
tól, hogy lelepleződik, akkor már megérthetitek, mi az a
szorongás. Lámpaláz. Minden színésznek van lámpaláza.
A szorongás az lámpaláz. Mert addig, amíg megalakít-
juk azt a karaktert, amit a szüleink és mások mondtak,
hogy kell lenni, belülről félünk, hogy minden pillanatban
a nézők, a társaink rájönnek arra, hogy itt csak egy sze-
gény színész próbálja megalakítani ezt a karaktert. És a
színésznek az a rémálma, hogy a színpadon a nézők rá-
jönnek, hogy itt csak egy színész izzad, próbál egy karak-
tert alakítani, de nem meggyőzően.

?

HOGYAN LEHET VALAKI jó terapeuta, hogyan lehet
mást és önmagát is komolyan venni, hogyan lehet valaki
saját maga terapeutája?

Nem tudjuk, mit csinálunk, milyen terapeuták va-
gyunk. Terapeuta kétféle módon lehet valaki. Vagy annak
születik (sámánok), vagy egy sámánnal dolgozik, aki azt
mondja egyszer, hogy már megtanult mindent, maga is
csinálhatja a dolgot.

Hatalmi szenvedély van abban, aki terapeutának ké-
szül vagy igazi gyógyító készség?

A sámán betegségen, fájdalmon megy keresztül. A jó
terapeuta tapasztalatból ismeri a betegséget és a gyógyu-
lást. Ezért mélyen hisz a gyógyulás lehetséges voltában.
Szerencse is kell, hogy olyan emberekkel találkozz, akik
komolyan vesznek, de sokat kell keresni is.

Soha nem tanultam senkitől semmit, akit nem szeret-
tem vagy nem szeretett engem. Szeretet nélkül nincs ta-

4



nulás. Ez nem jelenti azt, hogy szexualitás nélkül nem le-
het tanulni, habár az sem árt.

Egyedül nehéz elérni valahová. Bénító emberi kapcso-
latot csak emberi kapcsolat oldhat fel, mi pedig a foganta-
tásunktól fogva emberi kapcsolatokban létezünk. A bol-
dogsághoz meg kell találni önmagunkat, de ez senkinek
sem érdeke. Mindenki visszahúz. Az élet problémája nem
agybetegség, nem gyógyszer kell rá.

A terapeuta kövesse a páciensét, ő is indíthatja a terá-
piát. Ami hat, az hogy komolyan együtt vagyunk. Ha kell
birkózom is az emberekkel, ha arra van szükségük, amíg
nekem nem fáj. A pszichiáterek nem akarnak kapcsola-
tot az emberekkel. Nem tudni, hol a határ az agybetegsé-
gek és az életproblémák közt. A szomorúság gyógyszer-
rel nem javul. Az ember szomorú, ha nem azt teszi, amit
szeretne. Arra próbálom rávenni a pácienseimet, hogy a
környezetükön változtassanak, bátorítani kell őket a sza-
badságra.

Ha szeretem magam, akkor elfogadom magam, és
olyan környezetet keresek, teremtek, ahol szeretek élni.
A környezettel való dolgozás alapvető. Ha csak önma-
gammal dolgozom, az újra csak elnyomás. Az pedig dep-
resszióba visz. A terápia kapcsolat a szabadság érdeké-
ben.

Mi lesz, ha valaki a terápiában ráérez a komolyan vett-
ség pozitív élményére? Mi lesz korábbi kapcsolataival,
akik nem vették komolyan?

Nehéz a dolog. A terápia önmagában nem boldogsá-
got ad. Az igazság derül ki. A terápia arra késztet, hogy
ne hazudj magadnak. Harc a szabadságért, az igazságért.
Nehéz az új út kezdete, és lehet, hogy könnyebb tovább
hazudni? Ha másképp akarom érezni magam, másképp
kell cselekedni és élni is. A tudás és érzés is csak a cse-
lekvésen át értelmeződik, válik valósággá. Az számít, ho-
gyan élek. Így ágyazódom a világba.

A pszichoterápiának három funkciója van, vagy in-
kább hogyan tud általában segíteni egy ember a másik-
nak, mi az emberi segítő kapacitás. E hármon kívül nehéz
mást is adni: Vigaszt adni, befogadni, megölelni, szállást
adni. A gubancokat oldani. Mi van benne, körülötte, mik
a kapcsolatai. Bátorítani. Próbáld meg!

Csak bátor ember bátoríthat. A terapeutának a bátor-
ság modelljének kell lennie. De ne csak mondja, úgy is
éljen.

Mi az igazság jutalma?
Sok szenvedés. De az ember végre otthon érzi ma-

gát. Ha tudod, mi az igaz, akkor nem érzed elkülönülve
magad önmagadtól. Akkor nincs elidegenedés, ami attól
van, hogy az ember hazudik magának. Ha a fájdalmat ha-
zugsággal csillapítjuk, ennek elidegenedés lesz az ára. Ez
után pedig csak nőhet a fájdalom. Inkább együtt vagyok
önmagammal, és hagyom, hogy fájjon, minthogy ne fáj-
jon, de ne tudjam, ki vagyok. Az elidegenedés elszigetel
befelé és kifelé is. Az önmagammal való sírásban van jó.

A legrosszabb pszichológiai érzés a szégyen. Ha nincs
bátorságunk a szabadságra megalkuvó helyzetekben. A
szégyen megszüntetése felszabadít, akkortól újra mélyen
lélegzünk.

A szabadságunkat, amíg élünk, folyamatos harcban
kell védeni, mert mindig mindenki ezt akarja elvenni tő-
lünk. Ha ezt a védelmet nem vállalod, inkább öld meg

magad most. Találj örömöt a szabadságért való harcban,
így élhetsz. Pszichoszomatikai vetület: a szabadság hiá-
nya megbetegít, az immunrendszer leáll.

Ha a rákos betegnek azt mondják, van még hátra há-
rom hónapja, megváltoztatja az életét. Úgy él, ahogy ed-
dig is kellett volna. Javulhat, meggyógyulhat. A halál en-
gedélyt ad az életre.

Hogyan ér véget a terápia?
A terapeuta bátorít. A páciens vegye magát komolyan,

és mások is. Ha a páciens olyan új emberekkel találko-
zik, akik komolyan veszik, nem kell már a terapeuta. A
páciens elkezdi keresni az ilyen embereket. A terapeuta
legyen az első élő bizonyítéka annak, hogy létezik a vilá-
gon olyan ember, aki komolyan veszi. Sokan el se hitték,
hogy van ilyen ember. Ha tudják, hogy van egy, mernek
többet is keresni.

A terapeuta hogyan enged el embereket?
A terapeuta állandóan sír. Egyetlen dolguk van itt a

Földön az embereknek, hogy gyakorolják a halált. Hisz
igazából senki nem ért hozzá. A halállal szemben min-
denki szűz, ügyetlen.

A terapeuta szembe tud nézni a halállal, ezt gyakorolja
állandóan. A halál az, amikor az ember kinyitja a szívét és
teljesen szeret valakit, és akkor ott tudja hagyni. Mert ez
a halál. A halál pillanatában minden, amit szerettél, ami
fontos volt, egyszerre nincs. És ezt lehet gyakorolni.

A terapeuta tutajos a két oldal közt. Legyenek mindkét
oldalon barátai. Fontos a saját gazdag élet. Akkor nem a
páciensei közt keresi a szeretetet. Csak a halál tud rádöb-
benteni fontos dolgokra. Ha valaki rádöbben, hogy ha-
landó, megváltozik. Értékes lesz az ideje, csak valós vilá-
gok elégítik ki, lebontja a látszatot maga körül. Otto Rank
mondta: "Az élet két vezetője az életfélelem és a halálféle-
lem". Ha a halálfélelem nagyobb az életfélelemnél, akkor
változik az életünk, valami mást csinálunk.

?

AZ ELSŐ TERÁPIÁS ÓRA mindig nagyon érdekes. Sokan
nem jönnek vissza, azok közül, akik velem konzultálnak,
két-három évig is, hanem csak azután. Nem azért, mert
én megijesztem őket. Én nagyon igyekszem nem ijesztő
lenni. A páciensek fő jellemvonása az, hogy nagyon fél-
nek valamitől. Én bátorítom őket. A terápiában a jó kér-
dés az, hogy miért ne? Nem az, hogy miért.

Családterápiát csináltam Győrben, három napig. Az
apa és a fia mindent megmagyarázott. A leghülyébb do-
log valamit megmagyarázni. Ha a feleség mondott vala-
mit, a férj azt válaszolta, hogy "meg tudom ezt magya-
rázni". A miért, az egy nagyon rossz kérdés. Túl racio-
nális. Mindent meg lehet magyarázni. A magyarázás az
hazugság. A miért ne, egy nagyon jó kérdés. Én nem
ijesztgetem a pácienseket, de azért sokszor megkérde-
zem, hogy miért ne?

Azt mondod, akkor él szabadon az ember, amikor azt
csinálja, ami jó neki és nem csinálja azt, ami nem jó. Sze-
rintem ez nagyon könnyen félreérthető. Az ember elsza-
ladhat abból a környezetből, ami nem jó, mondván, akkor
nem érzi magát szabadnak. Hogyan lehet ezt megkülön-
böztetni? Amikor el kell onnan menni, és amikor még le-
het küszködni, hogy valamit megoldjon az ember?

5



Ha én mondom magamnak, hogy küszködj még egy
kicsit, az rendben van. De ha a terapeuta mondaná, akkor
az nagyon rossz lenne. Mert ha te nekem, mint terapeuta
ezt mondanád, akkor azt gondolnám, hogy te nem hiszel
bennem.

Ha valaki szabadon mozog, keresi azt, ami neki kell,
akkor irigylik azt az embert. Sok irigység van azok iránt,
akik szabadok. A Szelíd motorosok egy nagyon jó film.
Ott a Vörös Nyakúak, akik már be voltak épülve a sa-
ját életükbe, a végén megölték a motorosokat. Akik azt
hiszik, hogy csak rabságban élhet az ember, megölik azo-
kat, akik szabadok. Én túlzok egy kicsit a szabadság irá-
nyába, de csak azért, mert olyan sokan túloznak a másik
irányba.

Soha nem találtam meg volna a helyemet az életemben,
ha nem hagytam volna ott tucatnyi helyzetet. És minden
alkalommal, amikor azt mondtam, innen elmegyek, ak-
kor valaki mindig azt mondta, hogy felelőtlen vagyok,
ezt nem szabad csinálni, meg ilyesmik. Az embernek saját
magában kell bíznia, és annyi hibát követhet el, amennyit
csak akar; és ha én akarok megmaradni egy szituációban,
akkor azt megpróbálhatom, bízva abban, hogy tanultam
a korábbi hibáimból. De egy terapeuta soha ne mondja
nekem azt, ha én változtatni akarok, hogy vigyázzak, és
inkább ne változtassak. A vezérlő hang ne a terapeutából
jöjjön, hanem belülről.

Önzőnek kell lenni?
Legelőször is igen. De nem csak annak kell lenni. Ha te

nem vagy önző és én nem vagyok önző, és én azt teszem,
amit te akarsz, és te azt teszed, amit én akarok, akkor egy
rettenetesen hülye szituációba kerülünk.

Van egy 2000 éves mondása egy rabbinak. Az első ré-
sze így szól: Ha én nem vagyok önmagamért, akkor ki
lesz értem? Csak te vagy abban a pozícióban, hogy tudj
magadról. Önzőnek kell lenni abból a szempontból, hogy
más nincs abban a helyzetben, hogy elmondja, ki vagy,
hogy mit akarsz és mit nem akarsz. Ha te nem harcolsz
magadért, ki fog harcolni érted?

A második rész ezt mondja: Ha csak önmagamért har-
colok, mi vagyok? Először magamért kell lenni, és ha már
önmagam vagyok, és önzően és őszintén vagyok a vi-
lágban, akkor van még egy csomó energiám. És azzal az
energiával még lehetek másokért, olyanokért, akik meg
tudják mondani, hogyan tudok őértük lenni. Mert elég
önzőek ahhoz, hogy kifejezzék magukat annyira, hogy
tudjak nekik segíteni. Nekem is önzőnek kell lennem
annyira, hogy ha segítségre van szükségem, ki tudjam
mutatni, hogyan segítsetek.

Végül a harmadik rész: Ha most nem, akkor mikor?
Nem is tudnálak szeretni, ha nem lennél önző. Az azt je-
lentené, hogy nekem nem kell olvasnom a te eszedet, és
neked nem kéne olvasni az enyémet.

Lehet, hogy a szeretet is jár fájdalmakkal, de ez vala-
hogy természetes, és a vágy is jár fájdalommal, de ezt le
lehet építeni.

Hogyan tudjuk magunkban megkülönböztetni, hogy
ami fájdalmat érzünk, az a szeretetünkkel jár vagy a vá-
gyunkkal?

Nincs semmilyen baj a vággyal. Az csak más, mint a
szeretet. A vágy gyakran nagyon kegyetlen tud lenni. Ha
a vágyam vezet, nagyon kegyetlen tudok lenni. A vágy

néha elpusztítja a tárgyát. A szeretet arra való, hogy az
ember megfékezze a vágyát egy kicsit, legalább annyira,
hogy ne pusztítsa el azt, akire vágyik. A vágy és a sze-
retet mindig játszik egymással. A vágy mindent akar, a
szeretet pedig azt mondja, vigyázz, nehogy elpusztítsd
azt, amire vágysz. Nagyon jó a párokban, ha mindketten
szeretik a másikat és vágynak is egymásra. Ha valame-
lyikükből valamelyik hiányzik, az rossz, akkor sok a bo-
nyodalom. De ha két ember szereti egymást és vágyik is
egymásra, akkor az a mennyország.

Hogyan lehet a szeretettel járó önfeláldozás mértékét
megérezni? Amikor még nem megy a rovásomra, amikor
nem túlzott még.

Ha valaki megüt, azt nem kell eltűrni. De ha valakit
szeretek, aki mondjuk szobrásznak tanul, és elmegy egy
másik városba, hogy egy szobrásztól tanuljon, akkor az
ebből fakadó fájdalmam jó fájdalom. Nekem minden ké-
pességemmel támogatnom kell abban, amit akar.

Mennyi fér bele ebbe a szeretetbe? Hol van az utolsó
pont?

Nem kell szeretni. Az nem akarat kérdése. Az egy
olyan csoda. Ha azt érzem, hogy valakit szeretek, ak-
kor az egy csoda. És ezt észre kell venni. Nem azt mon-
dom, hogy szeressétek egymást, hanem akkor, amikor
úgy éreztek, ismerjétek azt fel. De nem kell! Van olyan
ember, akivel ez a csoda soha nem történik meg az életé-
ben. A szeretet egzisztenciálisan nem szükséges, csak egy
lehetőség. Aki szeret, az rettenetesen szerencsés.

Hogyan lehet egyensúlyt teremteni a szeretet és a vágy
között?

Nem tudom. Nekem elég bajom van a sajátommal. Ez-
zel küszködni kell. Nem tudom, hogyan, csak azt, hogy
ezzel küszködni kell. Terapeutaként annak a meghatáro-
zásában tudok csak segíteni, hogy mivel kell küszködni,
de nem tudom a megoldást.

Hogyan történik veled ennyi csoda? Hisz szeretet nél-
kül nincs terápia.

Ez így van. Akkor elküldöm máshoz. Pl. Laing nyitva
tudta tartani a szívét valamilyen módon. De nem azért,
mert pl. jógázott vagy nagy szívizmai voltak. Ő nyitva
tudott lenni olyan emberek felé is, akikkel én zárt vol-
tam. Több emberrel tudott dolgozni, többet tudott sze-
retni, mint én. Viszont nekem vannak olyan barátaim
is, akik még kevesebb embert tudnak szeretni, mint én.
Nem tudom, ez hogyan jön létre. De őszintének kell lenni.
Megmondom, hogy talán a kollégám tudja szeretni, én
nem. Olyan, mint a hipnózis. Mindenkit meg lehet hip-
notizálni, csak meg kell találni az összeilléseket. Volt egy
kísérlet, amikor négy hipnotizőr dolgozott kétszáz em-
berrel. A végén kb. ötven-ötven fős csoportokra oszlottak
körülöttük az emberek, attól függően, kivel tudtak együtt
dolgozni.

Mindenki mással tud énekelni. A terápia összhang,
együttlét. Addig kell keresni, amíg az ember ilyet talál.
Terápiában, szerelemben, hipnózisban, mindenben. Ha
valakivel összehoz az élet, vagy megy vagy nem megy.
De bátornak kell lenni, addig keresni, amíg találunk va-
lakit, akivel nagyon jól tudunk énekelni. Nem arra várni,
hogy majd tíz év múlva megtanulunk együtt énekelni.

6



Nagyon ritkán történik meg, de néha azért megtörténik,
hogy lassan megtanulnak együtt énekelni emberek.

Mikor döntöd el, hogy valakit tudsz-e szeretni, hogy
csinálsz-e vele terápiát? Az első találkozáskor, utána, ké-
sőbb?

Huszonhat év után már az első óra után nagyon ér-
zem, hogy ez menni fog-e vagy nem. Az első találkozás-
ban, szerelmesek közt is, nem csak terapeuta és páciens
viszonylatában, ha visszagondoltok az első órára, ami-
kor találkoztok valakivel, akkor abban az órában az egész
kapcsolat már megnyilvánult. Ha nagyon odafigyeltek az
első órára, akkor abban benne van minden. A kapcso-
lat eleje, a közepe, a vége, az egész. Csak általában nem
merünk odafigyelni, mert akkor túl sokat tudnánk. Ha
egy angyal megjelenne, hogy elmond mindent, ami van,
a legtöbben elküldenék. Nehezebb lenne hazudni. Érde-
kes megnézni, mit mond az első óra. Először tíz-tizenkét
órába telt nekem, de most már tudom az első óra után.

Ez egy érzés, vagy vannak jelei, amiket meg lehet fo-
galmazni?

Érzés. Ha félek, akkor nem fog menni. Ha azon gon-
dolkodom, hogy hamarabb jutok-e az ajtóhoz, mint a pá-
ciens énhozzám, akkor nem fog menni. Ha egy nőhöz na-
gyon vonzódom szexuálisan, akkor sem fog menni, mert
nem tudok odafigyelni, nem tudom komolyan venni. Ha
unatkozom, amit általában nem szoktam, de valaki mégis
untat, bár a pácienseknek nem kell érdekesnek lenniük,
akkor sem jó valami a kapcsolatunkban.

Jól kell magam érezni, kell valami találkozásnak lenni
kettőnk között, még ha csak egy pillanatra is. Az intuíci-
ómmal dolgozom, amit nehéz szavakba foglalni.

?

EZ EGY NAGYON félelmetes terem. Utoljára akkor vol-
tam ilyen teremben, amikor fizikát és kémiát tanultam.
Akik nem hallották, amit reggel mondtam, az az ő ba-
juk. Most elkezdem egy másik irányból megközelíteni
azt, hogy mit lehet elmondani egy ilyen különleges kap-
csolatról, mint a pszichoterápia.

A pszichoterápia egy kapcsolat, emberi kapcsolat, és
nem más, mint bármely más emberi kapcsolat. Más a
kapcsolat apa és fia, szeretők, tanár és diák közt, és más
terapeuta és páciense között is. De sokak szerint, ha pénzt
adnak, hogy figyeljenek valakire, az nem emberi kapcso-
lat. De a prostituált és aki használja, az is egy emberi kap-
csolat, ott is fizetni kell. Fontos lenne megkülönböztetni a
pszichoterapeutát a prostituálttól. Viszont sok prostituált
nagyon jó pszichoterapeuta, és sok pszichoterapeuta jó
prostituált.

De mi a különbség köztük? A prostituáltnak azért fi-
zetnek, hogy eljátssza azt, amit én akarok. Kielégíti a vá-
gyaimat. Olyan jól játszik, hogy nem is jövök rá arra,
hogy ő egy szerepet játszik.

Egy jó pszichoterapeutának pontosan az ellenkezőjét
kell csinálnia. Meg kell éreznie, hogy a beteg mit akar,
hogy ki akarja, hogy ő legyen neki, és azért sem teszi azt.
A pszichoterapeuta nem elégíti ki a beteget, a prostitu-
ált igen. Az indulatáttételt másképp kezeli a prostituált
és a pszichoterapeuta. Az ára az ilyen dolgoknak minden

világvárosban pontosan ugyanannyi. Az előkelő prosti-
tuált ugyanannyiba kerül, mint az előkelő pszichoterape-
uta, a közönséges prostituált pedig ugyanannyiba kerül,
mint a közönséges pszichoterapeuta. Hogy ennek van-e
mélyebb igazsága, rátok bízom.

A fontos az, hogy amikor a terapeuta megérzi, hogy
a páciense mit akar, milyen szerepet kéne eljátszania,
érezze meg, hogy ez a nyomás milyen irányból jön, és
tükrözze azt vissza. Nem eljátssza, hanem elmondja a pá-
ciensnek, hogy ő mit érez most.

Ha valakinél megérzem, hogy utálom, előbb megné-
zem, szoktam-e így utálni embereket, amit nem szoktam.
De igazából ő hipnotizál engem arra, hogy utáljam őt va-
lami ok miatt. Erről pedig beszélnünk kell. Azt kell mon-
danom, hogy én utálom magát, ezért beszéljünk most
arról, hogy valaki utálta-e már így az életében. Az ér-
dekes az, hogy a normális életünkben is, csak ott nem
nézzük meg, az ember belekényszerül azokba a szere-
pekbe, amit a szüleink játszottak velünk gyerekkorunk-
ban. Ha én utálom őt, valaki utálta őt gyerekkorában. Fel-
nőve ilyenné van téve. Engem is ilyenné tesz, de ha én
is hagynám, bajban lenne. De az érdekes az, hogy ő na-
gyon jól érezné magát abban a kapcsolatban, ha én épp
úgy utálnám, ahogy a családja utálta, mert hozzá van
szokva. Érdekes, miért szeretjük azt, ami volt, amihez
hozzá vagyunk szokva. Mert megszoktuk. Ha én nem le-
szek olyan, mint a családja, először azt hiszi, hogy ez csak
egy álarc, a háta mögött pedig én is olyan vagyok.

Szomorú dolog, ahogy a szegények még szegényeb-
bek, a gazdagok pedig még gazdagabbak lesznek. Ahogy
kimegyünk a világba, és normális, szerető embereket arra
késztetünk, hogy kínozzanak minket és ne szeressenek.
Ez egy gyors és észrevehetetlen hipnózis, ahogy ilyen
embereket keresünk vagy képezünk ki.

Egy svájci pszichiáter mondta azt, hogy a szerelemnek
az a titka, hogy akihez vonzódunk szexuálisan, az olyan,
mint az anyánk volt. Ha az anyánk kedves és jó anya
volt, akkor nincs gond. De ha az anya kínozott valahogy,
akkor olyan emberekbe leszek szerelmes, akik pont úgy
fognak kínozni. A nemek között ebben nincs különbség,
mert ez egy olyan nagyon korai élmény, amikor a papa
még sehol sincs. A szexualitás lényege a testi egyesülés.
Ennek az az előzménye, ahogy kijövünk az anyánk tes-
téből. Ha szerencséd van, az anyád szoptatott téged, ha
nem, akkor már azzal is kínozott, hogy nem szoptatott.
Akkor olyan szeretőt fogsz találni, aki nem fog szoptatni,
aki megvonja tőled azt, amit a leginkább kívánsz. A fel-
nőttkorban elért testi kapcsolat, a szexualitás csecsemő-
korban teremtődik meg. A születés és az első év megha-
tározza, ki után vágyunk.

Ha az van, hogy valaki szeret, de te nem tudod kí-
vánni, és valaki nem szeret, de te kívánod, akkor csak egy
dolgot lehet tenni. Azt, hogy aki után szexuálisan von-
zódsz, ahhoz ne is szólj. Mert már tudod, hogy a szexuális
vonzódásod olyanhoz fog vezetni, aki nem fog téged sze-
retni, mert az anyád nem szeretett. Akaraterővel meg kell
bontani a szokást. Olyanokkal kell kapcsolatot létesíteni,
akik szeretik az embert, mert azt azért észre lehet venni,
még ha szexuálisan nem is érdekes az illető. És várni kell.
És a jó barátság kellős közepén, talán hónapok vagy évek
múltával a szexualitás egyszerre csak fellobban. Jobb így,

7



mintha először óriási lenne a szexualitás, de ellobbanna,
mert nincs szeretet a kapcsolatban.

A pszichoterapeutának az a feladata, hogy megőrizze
magát középen, ne hagyja, hogy bármerre nyomják, és
mindig visszatükrözze, hogy miért nyomsz engem er-
refelé, miért akarod, hogy én ilyen legyek? És nem kell
olyanná lenni.

A legnehezebb probléma az, amikor egy férfi terape-
uta találkozik egy olyan nő pácienssel, akit kiskorában az
apja vagy a bátyja szexuálisan zaklatott. Az ilyenek igen
gyakoriak, és titokká válnak örökre. Elfelejtetté és elfoj-
tottá. De egy terápiás helyzetben, a hipnotikus örvény,
amit a páciens a terapeuta felé fog irányítani, pont olyan,
hogy felkeltse a terapeuta szexuális érdeklődését, hogy
ismétlődjön meg az elfojtott emlék. Hisz az elfojtott em-
léket el kell játszani, még egyszer át kell élni, ahányszor
lehet. Amire nem tudunk emlékezni, azt meg kell tenni.
Amíg nem emlékszünk rá, ismételjük ugyanazt és ugyan-
azt, remélve, hogy legközelebb rájövünk, miről szól.

Az a terapeuta, akit az örvény behúz a csőbe, az még
jobban bántja azt a nőt, mint ahogy eddig bántva volt.
A legszemetebb dolog az, amikor a terapeuta szexuáli-
san hozzáér a pácienséhez. Másképp hozzáérni pácien-
sekhez, az teljesen rendben van. Vágy nélkül lehet. Egy
magyar pszichoanalitikus, Ferenczi Sándor volt az úttö-
rője az ölben tartásnak, ami Freudnak nem nagyon tet-
szett, de őt nem érdekelte.

A nagy szexuális vonzódás érzete azt jelenti, hogy ezt
a nőt valaki gyerekként szexuálisan kihasználta, amikor
nem lett volna szabad. Ezek példák arra, hogy a terapeuta
milyen ingoványon dolgozik, és milyen veszélyes annak
lenni.

Szeretni és nem kívánni, illetve kívánni és nem sze-
retni, milyen anyai attitűd esetén alakul ki?

Mindenkinek az anyja azt mondja valószínűleg, hogy
én nagyon szeretlek. És mindenki azt mondja, hogy az
anyja nagyon szerette. De a vágy és a szeretet a nyelv-
ben is nagyon össze van keverve. Pl. ha azt mondom,
hogy nagyon szeretem a marhahúst, ez nem jelent egy
nagyon erős szeretetet a marhával szemben, akinek a hú-
sát eszem. Ugyanazok a szavak más kontextusban mást
jelentenek. Ha valamit eszem, akkor azt szeretem, de köz-
ben el is pusztítom. Sok anya úgy szereti a gyerekét, hogy
közben el is pusztítja. De a szavak hipnotikusak. A hipnó-
zist szavakkal indukálják. Ha az anyád azt mondta, hogy
szeretlek, szeretlek, szeretlek, akkor közben meg is evett
téged. És minden tanár, és szülő, és a pszichoterapeuta
is, ha rossz, éhes! Ha a család egy színjáték lesz, akkor
a szülők eljátszatják a gyerekekkel az általuk írt szerepe-
ket. Pl. az anya elhatározza, hogy az ő fia orvos lesz. Ez
az éhség. Neki kellett valaki, egy fiú, aki eljátssza ezt a
szerepet, hogy büszke lehessen rá. Ha ezt a szerepet a fia
nem játsza el, azt hiszi, hogy a barátai nem fognak róla
jót gondolni. Aki megmondja azt, hogy kinek kell len-
ned, azok nem szeretnek. Nekik vágyaik vannak. Vágy-
nak arra, hogy te egy bizonyos fajta ember legyél.

Aki szeret, az kertészként körülvesz téged, mint egy
növényt mindazzal, ami a növénynek jó. Egy jó kertész
nem akar egy bizonyos növényt másnak növeszteni, mint
ami. Sajnos mi gondolkodunk és szavakkal próbálunk
hipnotizálni, hogy legyél az, akit én akarok, hogy te le-

gyél. Ez mind vágy, és semmi köze a szeretethez. A sze-
retet nem akar semmit. A szeretet egy olyan energia,
hogyha megihlet engem, akkor azt adom neked, ami ne-
ked kell, hogy te az legyél, aki te akarsz lenni. Nem ne-
kem, neked. Szeretni csak úgy lehet valakit, ha megisme-
rem, megismerni pedig csak úgy, ha szeretem. Nem le-
het szeretni valakit, ha nem ismerem, és nem lehet meg-
ismerni azt, akit nem szeretek.

?

KÉRDEZZÉTEK MEG MAGATOKAT, hogy az anyátok és
az apátok valóban ismer-e titeket? Szerencsés az, aki azt
mondja, hogy igen. Az én anyám azt mondta, jobban is-
mer engem, mint bárki más. De hazudott! Ez nem volt
igaz. Ő csak azt akarta hinni. Az is egy hipnotikus szug-
gesztió volt, hogy amikor olyat tettem, ami nem illett
bele a forgatókönyvébe, akkor olyasmit mondott, hogy
ez nem az én fiam, hogy az én fiam ilyet nem csinálna. Ez
egy rettenetesen erős hipnózis. Mert ha én önmagam aka-
rok lenni, akkor ő úgy definiál engem, hogy én nem lehe-
tek önmagam, amikor olyat csinálok, amit ő nem akar,
hogy csináljak.

Nemrég dolgoztam egy úgynevezett skizofrén nővel,
akit a pszichiáterek annak neveztek ki, aki azt mondta
nekem, hogy neki van egy ikertestvére. A pszichiáter azt
mondja erre, hogy ez egy téveszme. Én csak úgy beszél-
gettem vele, és komolyan vettem, pont úgy, mint ahogy
komolyan veszem egy költő versét, amikor azt írja, hogy
belőlem kettő van, és akkor nem fogom azt gondolni,
hogy ez a költő egy skizofrén. Akkor elgondolkodom
azon, hogy az mit jelenthet, hogy belőlem kettő van. A
nő esetében pontosan az történt, amit az előbb mond-
tam. Kb. tizenhárom éves koráig az anyja azt mondta,
hogy ő olyan jó kislány volt, és hogy semmi baj nem volt
vele. Tizenhárom éves korában pedig rohadt dögnek ne-
vezett, mondja az anyja. Ezért zárták be egy elmegyó-
gyintézetbe. Nagyon kell vigyázni, nehogy rohadt dög-
nek nevezzétek az anyátokat, mert becsukhatnak titeket
egy elmegyógyintézetbe, és ott majd pácienssé képeznek
ki. Ez egy olyan karrier is lehet majd ott. Az anya tehát
azt mondta, hogy ilyet az én kislányom nem csinál. Ez az
okos kislány erre pedig azt mondta, hogy akkor kettő van
belőlem. Van egy jó kislány, akit az anyám szeret, és az,
aki nem az anyám kislánya, de ő is van, mert én csinálom.
Hát akkor pedig biztos az ikertestvérem az.

Az anyámnak is volt anyja, és annak is. Milyen a hatás
így?

Ez a negatív folyamat nem megállíthatatlan. És nem
kell hibáztatni a mamát. Annak ellenére, hogy én így ját-
szom azzal, hogy nekem milyen ronda mamám volt, én
egyáltalán nem hibáztatom őt. A családok egymást kö-
vető generációi egyre jobban érvényesülnek a társada-
lomban. Ahogy a zseniknél kb. három generáció kell ah-
hoz, hogy valaki zseni legyen, így van ez a skizofréneknél
is. Három generáció kell ahhoz, hogy valakit kinevezze-
nek skizofrénnek.

Nem azt mondom, hogy vádolni kell a mamát, hanem
azt, hogy ahhoz, hogy jobban érezzük magunkat, ahhoz
az kell, hogy rájöjjünk arra, hogy a mamánk mit csinált
velünk. Nem kell vádolni, de tudni kell, hogy mi történt.

8



Ha el tudod már mondani, hogyan bánt veled a mamád,
akkor meghasadhat érte a szíved, hogy az ő mamája is
azt tette, sőt általában még rosszabbat.

Ez a lány azt is mondta, hogy a bátyja, az nem a bátyja.
Ez megint egy téveszme a pszichiáterek szerint. De en-
gem egy páciensem tanított meg arra, a vérfertőzés kap-
csán, hogy amikor egy apa szexuálisan használ egy kis-
lányt, akkor az a kislány abban a pillanatban árva is lesz.
Azt jelenti a dolog, hogy az apa nem akar az apja lenni,
és akkor nem is lesz az. Az apa archetípusba az nem
fér bele, hogy szexuálisan játszon a gyerekével. De anyja
sincs már, őt is elvesztette. Mert erről nem tud beszélni
az anyjával. És amikor egy ilyenről nem tudunk szaba-
don beszélni, elveszítjük a kapcsolatunkat. Minden más
közlés ennek a legfontosabbnak a helyét foglalja el, an-
nak, hogy az apám szexuálisan használt. Akit tehát az
apja szexuálisan használt, az árva lesz.

És ha a Lipóton ez a lány azt mondja, hogy az én apám
és az én anyám nem az én apám és nem az én anyám,
akkor az nem egy téveszme. Akkor az a valóság, és úgy
próbálja megmondani azt, amiről nem szabad beszélni,
ahogy tudja. És amikor a lány azt mondta, hogy a bátyja
nem a bátyja, akkor azt mondta, hogy a bátyja szexuáli-
san molesztálta őt, és akkor már nem a bátyja lesz ő, ha-
nem a szeretője.

Beszélek arról, mi az a trauma. Szerintem senki nem
megy el egy pszichoterapeutához, anélkül, hogy valaki
ne bántotta volna. Senki nem bolond. De ha valaki bánt,
és arról nem szabad beszélni, abba beleőrülünk. És attól
függően, hogyan bántottak, és arról mennyit lehetett el-
mondani, attól függően diagnosztizálnak a pszichiáterek
neurotikusnak, borderline-nak vagy skizofrénnek. A di-
agnózis arra való, hogy megvédje a pszichoterapeutát at-
tól, hogy azzal foglalkozzon, hogy ki bántotta ezt az em-
bert és mi fáj neki.

De a legnagyobb fájdalom nem a trauma, attól még
nem fogsz megbolondulni. De ha erről nem lehet be-
szélni, és úgy kell tenni, mintha nem is történt volna
semmi, az már sok az emberi idegrendszernek.

Van Freudnak az a híres esete, a Farkasember, aki látta,
amikor az apja beletette a péniszét a húga szájába. Ezt el-
mondta a dajkájának, aki meg elmondta az mamájának.
A mama pedig az ő füle hallatára azt mondta, hogy a ki-
csi biztos álmodta. Ha a mama ezt mondja, akkor az mi-
nimum azt jelenti, hogy erről nem lehet beszélni. Ez meg-
ingatta a bizalmát az egész emberiségben, és a nyelvben
is. Mi a beszéd értelme, ha nem hisznek benne?

A skizofrének szósalátával beszélnek, de miért ne, ha
lehet, soha senki még nem hitt nekik. Ha a nyelv elárulta
őket, akkor most ők árulják el a nyelvet. A skizofrén olyan
valaki, akit nagyon bántottak, és aki úgy él, ahogy tud.
A legjobb terápia pedig az, bármennyire is nem értik a
pszichiáterek, hogy komolyan kell venni. Mert azt egy-
ből megérzik, hogy van valaki, aki komolyan veszi, aki
figyel rá, aki elhiszi, amit mond. Hogy van valaki, akinek
fontosabb az, hogy én ki vagyok, minthogy megmondja
nekem, hogy kinek kell lennem.

?

BESZÉLJÜNK ARRÓL, hogy mi a baj a pszichiátriával. A
középkor óta semmit nem haladtunk előre, nem tudunk

többet. És remélem, hogy százötven év múlva majd úgy
tekintenek ránk, mint mi tekintünk azokra, akik a boszor-
kányokat üldözték. A DSM pont olyan, mint egy közép-
kori könyv, a Malleus Malleficarum, amiből meg lehetett
tudni, hogy ki a boszorkány és ki nem az.

Arisztotelész három csoportra osztotta a tudományo-
kat. Az elsőbe az elméleti tudományok tartoznak, pl.
ilyen a matematika és a fizika. A második csoport a pro-
duktív tudományoké, ami tesz valamit, ilyen pl. az orvos-
tudomány vagy a technikai dolgok. A harmadik csoport
a gyakorlati, mindennapi tudományoké, mint az etika, a
moralitás és a politika.

A pszichoterápia szerintem a gyakorlati, mindennapi
tudományok egyike, és ott a helye, ahol az etikának,
a moralitásnak és a politikának van. Semmi köze sincs
az orvostudományhoz. Egy rettenetes hiba, hogy az or-
vostudomány kisajátította a pszichoterápiát, ahogyan árt
azoknak, akik a kezeik közé kerülnek. Mert ha egy em-
bert úgy kezelünk, mintha tudnánk, hogy kinek kell len-
nie, akkor pont ott vagyunk, mint az éhes mamákkal.
Azt lehet tudni, hogyan kell a csontoknak összeforrni,
de hogy hogyan kell egy jó Feldmár Andrásnak lenni,
az nincs leírva sehol. Nem születtem használati utasítás-
sal, hogy hogyan kell használni, hogyan leszek jó. Nincs
technika arra, hogyan kell jó embernek lenni. Az orvostu-
dománynak semmi köze sincs a pszichoterápiához, úgy,
ahogy a fizikának, a kémiának és a matematikának sincs
köze hozzá.

Azért jönnek az emberek egy pszichoterapeutához,
mert valami fáj, valami problémájuk van az élettel. Erre
nincs megoldás, ez nem technikai dolog. Azért jönnek,
hogy legyen egy olyan kapcsolatuk, ahol megáll a vi-
lág egy kicsit. Ahol először talán az életükben elgondol-
kodhatnak azon, ki is vagyok, és mit akarok én. Mik az
én vágyaim, ahhoz képest, hogy milyen vágyakat injek-
cióztak belém, miután már kiszívták az én vágyaimat,
hogy másoknak elfogadható vágyaim legyenek. Miután
abból, ami valóban vagyok, már kiürítettek, és teletöltöt-
tek olyan dolgokkal, amit elképzeltek, hogy az jó nekem.

És akkor úgy 30-40 éves korunkban minden nagyon
fáj. Össze vagyunk keveredve, semmi sem jó, meg akar-
juk magunkat ölni, unatkozunk, beszorulunk. Miért?
Mert nem tudjuk, mit akarunk. Mert elfelejtettük, kik va-
gyunk. Mert eddig senkit sem érdekelt, ki vagyok, min-
denki csak azt akarta, hogy legyek neki valaki. Szeren-
csére a világon van egy-két olyan ember, akihez el lehet
menni, aki valóban nem akarja, hogy én bárki más legyek,
mint önmagam, és ad egy kis időt, hogy megtaláljam ma-
gamat.

Az angol „nowhere” azt jelenti, hogy sehol. A „now
here” pedig azt jelenti, hogy itt és most. Ez a pszicho-
terápia lényege. Hogy az ember ott úgy érezze magát,
hogy sehol sincs, és remélhetőleg a terápia végére meg-
érkezik. Itt lesz. Most és ő. Nem valakinek a vetülete,
valaki vágyának a vágya, nem a dédapukájának az ide-
ája vagy szelleme, amit neki el kell játszania. Tehát egy
színdarabból az ember kiszállhat, és nem kell mindig szí-
nészkednie. Egy rettenetes terhet rak le az ember, ami-
kor azt mondja, hogy én nem fogok többet színészkedni.
Ez volna a vége a szorongásnak. Bevehettek annyi tablet-
tát, amennyit akartok, a szorongásnak soha nem lesz ad-

9



dig vége, amíg színészkedésnek nincs vége. Addig, amíg
nem kell így meg így tenni, amíg nem veszed magad kö-
rül emberekkel, akik megengedik, hogy önmagad légy.

Mit gondolsz a nevelésről?
Minél kevesebb, annál jobb. Erről a szóról csak negatív

asszociációim vannak.

A nevelés idomítás?
Igen. A legtöbb nevelés azzá válik, ami nem, az ritka. A

szerencsés az, ha az ember olyan családba születik, ahol
a mama és a papa szeretik egymást. Minél inkább szere-
tik egymást, annál kevésbé kell nekik a gyerekük szere-
tete. Annál inkább meg tudják engedni maguknak, mert
egymást kielégítik és segítik, egymással nagyon fontos
kapcsolatuk van, hogy ne szívják el a gyerek életét. Mi-
nél rosszabb a kapcsolatuk, annál inkább vár mindegyik
valamit a gyerektől.

Én csak arra neveltem a gyerekeimet, hogy ha azt mon-
dom, hogy elegem van, akkor hagyjanak békén. Ez ne-
velés. Nem azért, mert az nekik jó, hanem mert nekem
jó. Semmi, amit azért teszünk a gyerekkel, hogy az ne-
kik jó, az nem jó. Úgy lehet egy gyereket bántani, hogy
azt mondom, hogy amit teszek, azt a te érdekedben csi-
nálom. Ilyen nincs.

Biztos? A lányom meg akart nézni egy horror filmet, és
én nem engedtem neki.

Miért? Miért ne? Ha meg akarja nézni. . . ?

Megmérgezi a lelkét.
Ha te nem engeded meg, az nem mérgezi jobban?

Biztos, hogy mindent meg lehet engedni a gyereknek?
Nem. Dehogyis. Semmi sem biztos, amit mondok. Egy

szavamat se hidd el. Én csak azt mondom, amit én hi-
szek. Lehet, hogy a Lipótról szöktem meg. Kanadában
egy ekkora teremben ültem 4-5 emberrel. A Tv-ről be-
szélgettünk. Nekem van két gyerekem. A fiam 25 éves, a
lányom 22. Mindketten szeretik az életet, úgyhogy eddig
minden rendben van. Náluk azt vettem észre, hogy minél
kevesebb a szabály a házban, annál boldogabbak, és an-
nál könnyebb az én életem is. Mert ha szabályokat állítok
fel, akkor nekem ott kell lenni, hogy ellenőrizzem azokat.
Mert ha van egy szabály, és én nem tudok ott lenni, akkor
az egy rossz szabály. Én soha nem tiltottam meg, hogy
Tv-t nézzenek. De ha bármi volt, ami őket jobban érde-
kelte, akkor egyáltalán nem néztek Tv-t. Rájöttem, hogy
a szülőknek sokkal könnyebb a Tv-t adagolni, minthogy
a gyereket olyan élményekhez segítsék, ami érdekesebb a
Tv-nél. A gyerekek nem hülyék. Ha Tv-t néznek, azért te-
szik, mert semmi érdekesebb nincs az életükben. Ha egy
kutya bemegy az iskolába egy órára, és minden gyerek
azt nézi, akkor ezt úgy oldják meg, hogy vigyáznak, ne-
hogy több kutya bejöjjön az iskolába. Ez hülyeség. Ha egy
kutya érdekesebb egy tanárnál, akkor a tanárt kéne ki-
zárni az iskolából.

Én engedném nézni a horrort, legfeljebb ott lennék,
ha nagyon félne, hogy belém kapaszkodhasson. Ki tudja,
hogy mi a félelmetes egy gyereknek? Emlékszem, hogy
az ostrom után még nem voltak hidak. Apám a Duna je-
gén ugrálva vitt át Pestre, megnézni a Walt Disney Pinoc-
cióját. Én még életemben nem ijedtem meg annyira, mint

attól a filmtől. Amikor a bálna megette és kiabált az apja
után. Én akkor nagyon sírtam, de most mégis itt vagyok.

A fiam két éves volt. Egyedül voltunk otthon, és na-
gyon fáradt voltam, és ő csak sírt. Egyszer azon vettem
észre magam, hogy vagy fél perce szorítom a kezét és rá-
zom. Ez hülyeség! Úgy megijesszem, hogy ne sírjon? És
tisztán emlékeztem az anyámra, aki egy ilyen szorítós és
rázós anya volt, és ahogy én ugyanazt tettem a fiammal.
De azóta nem tettem ezt vele. Tehát a dolgokat meg lehet
állítani. Hogy mennyit nem tudtam megállítani, azt nem
tudom. De ha a szüleim öt tonna szart tettek a hátamra,
én csak két és felet tettem a gyerekeimre.

Ha megtiltok valamit a gyereknek, lelkiismeretfurda-
lásom van.

Ha én lennék a helyedben, hallgatnék a lelkiismere-
temre. Én csak azt tiltanám meg a gyereknek, hogy átsza-
ladjon az úton anélkül, hogy szétnézne. Mert ez életve-
szélyes. De ha mindig velük lehetnék, talán még azt sem
tiltanám meg.

A szülőknek vagy kapcsolatuk van a gyerekkel, vagy
szabályokat állítanak fel. Ha van kapcsolat, akkor szabály
nem kell, ha nincs kapcsolat, akkor szabály kell. De sajnos
nincsenek szabályok arra, hogy mi a jó és mi nem. El kell
határozni dolgokat, az pedig szerencsejáték. Minden el-
határozás egy fogadás. Amikor tiltasz, arra fogadsz, hogy
az jó. Hogy mi jön be, nem tudom.

A gyerek tudja, mi a jó neki, vagy előbb-utóbb rájön?
Nem vagyok benne biztos, hogy tudja. Abban vagyok

biztos, hogy erős ahhoz, hogy sok hibát csináljon, ha te
is mögötte állsz. Ami a tanulást nehézzé teszi, az, hogy
amikor hibát csinálunk, akkor valaki megszégyenít min-
ket. A nevelésben a legfontosabb az, hogy a gyerekeink
számtalanszor hibázhassanak anélkül, hogy megszégye-
nítsük őket. Akkor lassan megtanulják, hogy mi jó és mi
nem jó nekik.

Elmondok egy történetet. Van egy észak-amerikai in-
dián barátom, aki törzsfőnök és fafaragó is. Az apja és az
apjának az apja is faragott már. Amikor egy totemoszlo-
pot faragott a múzeumnak, a kisfia segített. A fia ült az
oszlopon, és egy baltával, ami nagyon éles volt, a keze
felé dolgozott. Nem félsz, hogy levágja az ujját? - kérdez-
tem az apjától. Azt mondta, hogy félek. De ha megtilta-
nám vagy megmutatnám neki, soha nem lenne faragó. És
én szeretném, hogy az legyen. De csak úgy lesz faragó,
ha a saját hibáiból tanul. Én csak azt remélem, ha meg-
vágja magát, akkor az egy kis vágás lesz, vagy összevarr-
ják majd. De ha az egyik ujját levágja, akkor is faraghat
még. De ha szólok neki, úgy megutál engem, és a fara-
gást is, hogy soha nem fog fával dolgozni. Nagyon okos
ember! Szerintem ez a nevelés lényege.

Vannak-e támpontok, hogy valaki a saját személyisé-
gévé válhasson? Hol van az, hogy valaki ő maga?

Ez is a neveléssel kezdődik. Az a szó, hogy idefigyelj,
az nagyon rossz. És hányszor mondták ezt az iskolában,
és a szüleink is. De középkorúan mondhatom azt, hogy
nem akarok odafigyelni, ahová mindenki akarja, hogy fi-
gyeljek. Azt, hogy ki vagyok, ott találom meg, hogy hová
figyelek, ha senki nem mondaná meg, hogy hová figyel-
jek. Itt vagyunk mások. Egy kisgyerek, lehet nagyon oda-
figyel a növényekre, egy másik a bogarakra, egy har-

10



madik olvas, a negyedik zenél. De aki zenél, annak azt
mondják, hogy olvass! Aki olvas, annak azt, hogy zenélj!
Aki zenél, annak azt, hogy tornásszon. . . ! Ha komolyan
veszed magad, kezdheted azzal, hogy "hová figyelnék, ha
nem oda figyelnék, ahová mondták, hogy figyelni kell".
Tehát úgy szentelném fel magam, úgy találnám meg ön-
magamat, hogy észre venném, mire figyelek, aztán komo-
lyan venném azt, mert az vagyok, amire figyelek. Ami ér-
dekel. Ha azt teszed, amit nem akarsz, és nem azt teszed,
amit akarsz, akkor beteggé teszed önmagadat. Ez a pszi-
choszomatika első szabálya.

Észre kell venni, mire figyelünk. Egy páciensem azt
mondta röhögve, hogy a figyelme mindig meztelen nőkre
irányul. Azt mondtam neki, hogy miért ne? Ez egy ked-
venc mondásom. És ő komolyan vette. Ma ő Kanada
egyik legjobb fotósa, és sok meztelen nőt fényképezhet.
És sokkal boldogabb, mint amikor vegyészmérnök volt.

De ütköznek a rövidtávú és a hosszú távú dolgok. Én
tanulni akarok, de mondjuk nem most.

Igen. A legnehezebb a különböző rétegeket összehan-
golni. Amit akarok, az egy nagyon komplex dolog. Ha ta-
nulsz, akkor az a fontos, hogy azért tanulj, mert te akarsz
tanulni, és nem a mamád. Hogy a te céljaidért tegyél. Fel
kell ébredni. Egy francia pszichoanalitikus mondta, hogy
először csak úgy létezünk, hogy a szüleink kimondanak
minket. Hogy először nincs saját nyelvünk. Mintha a csa-
ládból kidobnának minket egy bizonyos irányba. És ad-
dig repülünk, amíg magunkhoz nem térünk, és akkor kö-
rülnézünk, és automatikusan megyünk tovább. És akkor
jön a krízis. Hogy menjünk-e arra tovább, vagy változtas-
suk meg az életünket, és menjünk arra, amerre mi aka-
runk menni?

?

BESZÉLEK EGY KICSIT az LSD-ről. Meglepő, hogy ezt
Magyarországon kábítószernek hívják. Máshol nem. Le-
het, hogy ez egy nyelvi hiba. Az alkoholt nem annak hív-
ják, pedig szerintem az alkohol kábítószer, mert az úgy
elkábít, hogy nem vagyok az eszemnél. Hogy kevesebb
vagyok, mint voltam. A legtöbb gyógyszer, amit egy pszi-
chiáter felír, az is kábítószer. Minden fájdalomcsillapító,
nyugtató, antidepresszáns az, de a heroin és az amfetami-
nok is. De hogy az LSD kábítószer lenne? Hát az ember
esze megáll! Mert az pont az ellenkezőjét csinálja. Feléb-
reszti az elkábított embereket. Az LSD az a pszichológiá-
nak, mint a mikroszkóp a biológiának, vagy a teleszkóp a
csillagászatnak. Hol lenne a biológia és a csillagászat, ha
azt mondanák, hogy a mikroszkóp és a teleszkóp kábí-
tószer? Hogy ne nézz bele, mert elájulsz! Hozzászoksz!
Hogyha egyszer belenézel a teleszkópba, akkor még a
szakállad is odafagy a kemény téli éjszakákon! Be kell til-
tani! A mikroszkóp meg egyenesen kisebbrendűségi ér-
zéseket kelt!

Legalább három módon lehet az LSD-vel játszani. Az
elsőben beveszel egy pici adagot, és elmész szórakozni.
Ez engem nem érdekel. Ez nem tesz semmit. Olyan,
mintha az ember bepiálna. Terápiában kétféle úton hasz-
náltak eddig LSD-t, legálisan és illegálisan is. Ez a pszi-
cholitic és a pszichodelic terápia. Az elsőben 150-300 mil-
ligrammot adnak hetente háromszor annak, aki kéri, nem

az akarat ellenére, mert akkor az kínzás lenne. A pszi-
chodelic az, amikor az ember egy napot rászán, és reg-
gel bevesz 1000-1200 milligrammot, és akkor késő estéig
utazik. Az ember bepakol, és nem ér haza estig. De ak-
kor nem üres kézzel érkezik haza. Mert ha átadod magad
az élménynek, akkor úgy térsz haza, hogy lesz valami a
kosaradban. És akkor meg lehet nézni, hogy mivel érkez-
tél haza, és sokáig lehet benne gyönyörködni. Terápiában
soha nem veszik be az LSD-t egyedül. Azt mindig egy
olyan valakivel veszik be, aki már nem fél tőle.

A legtöbb pszichiáter egyébként azért pszichiáter, mert
pszichofóbiában szenved. A pszichofóbia egy rettegés és
félelem az embernek a saját lelkétől, és a többi ember lel-
kétől, és lelki megnyilvánulásaitól. Ha az ember nagyon
fél a saját lelkétől, és mások lelkétől is, akkor próbálja sza-
bályozni azt, mint mindent, amitől félünk. Tehát ha félek,
hogy megbolondulok, akkor pszichiáter leszek. Ez pont
olyan, mintha tudnám, hogy bűnöző lelkem van, és ak-
kor inkább rendőr leszek, mint betörő. Ha félek a lelkem-
től, akkor inkább pszichiáter leszek, mint elmebeteg. Ez
ugyanannak a dolognak a két oldala. Egy pszichiáter nem
a megfelelő ember arra, hogy velem legyen, amikor LSD-t
veszek be, mert valószínűleg - hacsak nem egy különle-
ges ember - nem tud majd velem lenni félelem nélkül. Az
tud velem lenni félelem nélkül, aki már ismeri az LSD út-
ját, aki már ismeri a saját lelkét, aki tudja, hogy mi törté-
nik és mi nem, amikor az ember megszűnik azon a szin-
ten létezni, ahol általában vagyunk, mondjuk az egonk-
kal. Mert az LSD feloldja az ember énjét. És megengedi,
hogy az ember beláthasson azokra a helyekre, amikről
mióta a világ világ, és az ember ember, különleges em-
bereknek mindig voltak élményei, amelyekből az úgyne-
vezett vallásos élmények is keletkeztek. Nem úgy, ahogy
a vallás az egyházakban van, hanem ahogy az emberek-
nek vallásos élményeik vannak. A vallásos élmény köz-
pontja az, amikor úgy érzem magam, hogy egy nagyobb
rendszernek csak egy kis része vagyok. Amikor nagyon
együtt érzem magam valami nagyobb rendszerrel. Ez az,
ami a világ minden részén a központja a vallásos élmé-
nyeknek.

Van egy japán szó, a „dzsirik”. Ez a saját erő vagy aka-
rat útja. A nyugatiak ezen haladnak. De a japánok tud-
ják, hogy van egy másik út is, a „tárik”. Ezen az úton az
ember elhagyja azt a képet, hogy én a saját magam erejé-
ből tudok élni. Azon az úton odaadom magam valakinek,
azt, ami az élet. És azt érzem, hogy valami engem él. Nem
én élek, hanem valami él engem. Mintha az alma érezné,
hogy ő valahogy része a fának. Ő nem csak egy alma, ha-
nem annak a fának a gyümölcse. Össze van nőve a fá-
val. Ezen a másik úton az ember megérzi, hogy mi mind-
annyian a világmindenség gyümölcsei vagyunk. Ugyan-
úgy, ahogy az almafa almázik, a világmindenség embere-
zik. Ha a világmindenség nem emberezne, akkor mi nem
ülnénk itt. Mi vagyunk a világmindenség gyümölcsei. És
a gyümölcs nem olyan hülye, hogy azt mondja, én egy
alma vagyok az akaratommal. Én alma akartam lenni, és
most itt vagyok, büszke vagyok arra, hogy milyen alma
vagyok. Ilyen hülye alma nincs, de sok hülye ember van,
aki azt hiszi, hogy ő a saját erejéből olyan okos ember.
Ahelyett, hogy rádöbbenne, hogy a világmindenség őt
gyümölcsözte. És hogy valami éli őt. Nem én élek, nem
én akarok, hanem valami akar engem.

11



Ahogy én erről beszélek, azok talán csak szavak. De
sok mód van rá, hogy ez élmény legyen, ne csak szó. Ne
csak egy ötlet. Az LSD megengedi neked, hogy egy ilyen
élményed legyen. Sokan azt mondják, hogy ez egy spiri-
tuális betörés, hogy ezt nem szabad így csinálni. Mert az
ember betör egy olyan helyre, ahová nem szolgálta meg,
hogy belépjen, mert az odavezető utat nem járta be. De
az LSD sok embernek megengedte, hogy meglássa, van
ilyen út és hely. És azért nem lehet rászokni, mert ha
az ember egyszer meglátta, hogy van ilyen, akkor nem
kell többet újra megtalálnia azt. Mint amikor az ember
azt hitte, hogy a felhőknél vége a hegynek, de aztán ki-
derült, hogy a felhők felett is folytatódnak a hegyek. De
ezt nem kell mindig felfedezni, hanem inkább fel kell oda
egyszer mászni. És amikor az ember elhatározza, hogy
oda akar menni, ahová az LSD megengedte, hogy benéz-
zen, akkor feltárul a keleti ember világa, és rájön, hogy az
életben bizonyos utakat lehet követni. Megint az ember
figyelmére kell vigyázni. Minden meditáció, akár budd-
hista, akár hindu, bármilyen keleti pszichológia, az mind
ugyanoda vezet, ahová az LSD azonnal beenged.

Azért olyan ijesztő sok embernek az LSD bevétele,
mert az ember akarata megszűnik abban a pillanatban,
amikor az LSD hatni kezd. Akkor úgy érzed, hogy elol-
vadsz, és az akaratod nincs tovább. Hát az egy rettenete-
sen ijesztő dolog. De ha van valaki melletted, aki vigyáz
rád, akkor nagyon jó az embernek elengedni egyszer az
akaratát. Az ember csak úgy úszik a világmindenség te-
tején, és semmit nem kell csinálni, hogy nekem nem kell
élnem magam, hisz valahogy úgyis élek. És amikor az
ember át tudja magát adni a relaxációnak, akkor ponto-
san ugyanoda kerül, mint a meditáció végén. Az emberek
beszélnek olyan tudatállapotokról, ahol megvilágosodás
van, ahol az ember látja, hogy minden illúzió, hogy aho-
gyan élünk, az csak szemfényvesztés, de nem ez a való-
ság, nem ez az igazság.

Nagyon érdekes, hogy a pszichiáterek azt mondják,
hogy az LSD az hallucinációt okoz. És nem veszik észre,
hogy az LSD-n keresztül meg lehet egy olyan valóságot
élni, amihez képest a mindennapi valóságunk a halluci-
náció. Ha ezen elgondolkodtok, rájöhettek, hogy miért il-
legális az LSD, és miért nem szabad arról úgy beszélni,
ahogy én teszem. Mert ki akarja azt, hogy az emberek rá-
jöjjenek arra, hogy a társadalmi rend, az csak egy illúzió?
Hogy van egy másik rend, ami sokkal fontosabb, mint a
társadalom rendje. Egy mély szinten az LSD egy való-
ban forradalmi találmány. Minden időben, a világ min-
den részén az emberek találtak egy növényt, ami meg-
engedte nekik, hogy egy más tudatállapotba kerüljenek,
mint a normális. Észak-brazíliai indiánok egy növényből
teát főznek, amit „jagé”-nak hívnak vagy „ayahuasca”-
nak. De amikor én Kanadában ittam ezt, akkor nekem
abban a pillanatban, amikor hatni kezdett, megjelent az
esőerdő szelleme. Ott Kanadában. Pontosan ugyanúgy
éreztem magamat, mintha az esőerdő kellős közepén len-
nék, annak ellenére, hogy Brazíliában soha nem voltam.
És mindenkinek ez az élménye, aki ezt a teát issza. El
tudjátok képzelni, hogyan érezné magát egy racionálisan
gondolkodó pszichiáter vagy pszichológus, akinek arról
kezdenék beszélni, hogy a növényeknek szellemük van,
és bizonyos módon érintkezésbe lehet lépni velük? Hát
ez már elég ahhoz, hogy a Lipótra vigyenek, ugye? Hisz

ez egy téveszme. És itt jön be a politika. Merthogy nektek
azt hazudják, hogy az LSD egy kábítószer; az nem tudo-
mány, hanem politika. Mert akinek hatalma van, az kont-
rollálni tudja, hogy mit szabad és mit nem szabad. Ez a
hatalom kérdése, és nem a tudományé.

Az LSD hatása az, hogy előbb-utóbb olyan élmény-
ben lesz része az embernek, amiben meghal. Tehát ha
az ember komolyan veszi azt, amit a görögök ajánlottak,
hogy csak egy célunk van itt a Földön, hogy gyakoroljuk
a meghalást, akkor annak egyik módja az LSD. Valami
nagyon érdekes dolog történik akkor, amikor az ember
meghal, mert akkor rájön arra, hogy milyen értékes az
élete. Addig a pillanatig, amíg az ember el nem jut arra a
pontra, hogy szembenézzen a halállal, egy nagyon mély
és igaz szinten, addig az ember sokat panaszkodik. Ha
ismersz valakit, aki sokat panaszkodik, akkor tudhatod,
hogy az egy olyan ember, aki még nem nézett szembe
a halállal. Mert miután szembenéztél a halállal, utána
soha nem fogsz panaszkodni. Mert úgyis meghalhatsz,
ha tényleg azt hiszed, hogy az élet olyan rossz, hogy an-
nál a halál is jobb. És abban a pillanatban, amikor meg-
halsz, akkor nem kell visszajönnöd. Ez épp olyan, mintha
meg akarnád ölni magad. Ha meg akarod, hát akkor öld
meg magad! Ki mondta, hogy itt kell élni? Nem kötelező
élni. Csak azért, mert a mamád és a papád egyszer vélet-
lenül közösült, és az apád spermája megtermékenyítette
a mamád petesejtjét? Ez nem jelenti azt, hogy neked most
itt kell lenned addig, amíg meg nem halsz. Mert nagyon
sok ember így él, hogy jaj! jaj! nézd, hol vagyok, most ad-
dig kell élnem, amíg meg nem halok. Hát nem kell! Öld
meg magad. Menj el valahová és öld meg magad. Szaba-
dítsd meg magad a világtól, és a világot magadtól. Úgyis
sokan vagyunk.

Úgy is szembe lehet nézni a halállal, hogy az ember el-
megy egy szigetre, ahol egyedül lehet, mondjuk két hétre.
Mérget visz magával, kést vagy villát, puskát vagy kö-
telet, ahogy meg akar halni. És határozd el, hogy nem
jössz vissza, és megölöd magad, hacsak valóban rá nem
jössz, hogy tényleg élni akarsz. És nem azért, mert a ma-
mád és a papád idevarázsolt, hanem annak ellenére is
élni akarsz. De közel kell kerülni ahhoz az érzéshez, hogy
az ember észre vehesse, hogy nem kell élnie. Hogy na-
gyon könnyű az embernek véget vetnie a saját életének.
Attól a perctől fogva soha nem fogsz panaszkodni. Sem-
miről senkinek. Mert rájössz arra, hogy akármilyen ke-
mény az élet, még annak is lehet örülni, ha valami fáj.
Mert amikor meghaltál, akkor már semmi sem fog fájni.
De ha csak arra vársz, hogy meghalsz, akkor mire vársz,
halj meg most!

Az LSD-vel pontosan ugyanez történik. Az ember tel-
jesen úgy érzi, és gondolja is, hogy meghal. Hogy túl so-
kat vett be, hogy megmérgezi magát, és egyáltalán nincs
abban a tudatállapotban, hogy jaj de jó, hisz LSD-t vet-
tem be, hanem azt érzi, hogy most itt jön a halál. Ret-
tenetes érzés, ahogy érzed, hogy véged van. És akkor a
legnagyobb meglepetés az, hogy a semmiből, a káosz-
ból, ahol semmi nem maradt belőled, valahogy újjászü-
letsz. Ez olyan, mint a legnagyobb orgazmus, mint a leg-
nagyobb tüsszentés. Egy akkorát tüsszentesz, hogy meg-
halsz és újjászületsz. Jobb, mint a szex, vagy inkább ret-
tenetesebb. És attól a ponttól fogva, ha szerencséd van,

12



akkor jobban együtt érzel majd a világgal, mint addig
tetted. Tehát ha soha nem érezted magad otthon a világ-
ban, akkor ez után egy kicsit jobban otthon fogod magad
érezni ott. Egy kicsit jobban együtt fogsz érezni más em-
berekkel. Az LSD megmutatja, hogy az, hogy úgy nézünk
ki, hogy te vagy és én vagyok, hogy különálló emberek
vagyunk, az nem igaz. Mert az LSD oda visz, ahol egyek
vagyunk. Ahol mi csak a részei vagyunk ugyanannak.
Ha csak itt a felszínen néznénk szét, úgy tűnne, mintha
különálló emberek lennénk. De az LSD megengedi, hogy
meglássuk, hogy tulajdonképpen egyek vagyunk. Akkor-
tól nem kell az embernek attól félnie, hogy egyedül van.
Mert tudja, hogy nincs egyedül, még akkor sem, ha egy
szobában éppen egyedül van. Egy egészen más dimenzi-
óban tudja és érzi, hogy össze van kötve más emberekkel.
Tehát nem kell félnie. És a fájdalom is kevesebb lesz. A
fájdalom nem lesz olyan fájdalmas.

Az egyik legfontosabb kísérletet az LSD-vel olyan rá-
kos betegekkel csinálták, akik már nagyon közel vol-
tak a halálhoz, és rengeteg morfiumot kaptak a fájdalom
csillapítására. Néhány pszichiáter engedélyt kapott arra,
hogy LSD-t adjon a haldokló betegeknek. Azok a bete-
gek, akik átmentek ezen a halál-újjászületés élményen,
és több mint a fele átment rajta az LSD segítségével, at-
tól a pillanattól kezdve, hogy átmentek, semmilyen fáj-
dalomcsillapítót nem kértek, amíg meg nem haltak. És
ők nagyon csendben és szelíden haltak meg. Sok szere-
tettel elbúcsúztak a családtagjaiktól is. Akik nem men-
tek át, azok továbbra is fájdalomcsillapítót kértek, és so-
kuk nem búcsúzott el a családtagjaitól. A fájdalom él-
ménye, ezt más forrásokból is lehet tudni, egy szubjek-
tív élmény. Nem objektív, hanem nagy mértékben attól
függ, mennyire érezzük egyedül magunkat. Minél inkább
egyedül vagyunk, annál inkább fáj, ami fáj. Abban a pil-
lanatban, amikor nem érzed magad egyedül, a fájdalom
szubjektíve kevésbé fáj. Pl. Teréz anya Kalkuttában nem
megmenteni akarja az utcán haldokló gyermekeket, ha-
nem csak azt akarja, hogy az ő karjaiban haljanak meg.
Mert a halál egyedül nehezebb, mint a halál valaki kar-
jaiban. Mert az ember nem fáj annyira, amikor valaki-
vel van, mint amikor egyedül van. Nehezen képzelem el,
hogy egy olyan anyag, mint az LSD, kábítószer lenne.

Stanislaw Graf, csehszlovák pszichiáter, aki már rég-
óta Amerikában él, kezdte el tanulmányozni az LSD-t. Ő
százával adta be az embereknek, mindenféle esetben, és
nagyon szorgalmasan gyűjtötte az adatokat, hogy milyen
élményeik voltak. Rájött, hogy ha az embereket csopor-
tokba osztotta úgy, hogy művészek és zsenik, normálisak,
valamint neurotikusak és pszichotikusak, akkor az első
csoport maximum 10 LSD bevétele után átment a halál-
újjászületés élményen. A normálisaknak 15-20 kellett, a
neurotikusoknak 25-30, és a pszichotikusoknak néha 60
is. Nagyon érdekes, hogy minél meggyötörtebb és össze-
kavart az ember, annál tovább tart az, hogy az LSD odavi-
gye, ahová mindenki eljut. Ez pedig csak idő kérdése. De
a kísérletben a haldokló embereknek csak egyszer lehe-
tett beadni egy 1000 milligrammos adagot. És azok, akik
közelebb voltak a művészekhez vagy a normálisakhoz,
azok átmentek, akik pedig a neurotikusokhoz és pszicho-
tikusokhoz voltak közelebb, nem mentek át.

Egy másik nagyon érdekes munkája Grafnak azt volt,

amikor hallucináló skizofrénekkel és pszichotikusokkal
dolgozott, és LSD-t adott nekik. És ők addig, amíg az
LSD hatása tartott, normálisak voltak. De amikor az LSD
hatása elmúlt, akkor visszatértek a téveszméikhez. Ak-
kor újra pszichotikusoknak lehetett őket diagnosztizálni.
Szóval a legkevesebb, amit az ember elmondhat az LSD-
ről az, hogy nagyon érdekes és valóban tanulmányozni
kéne a hatását. Nem? Miért kell ettől félni? Még soha sen-
kit nem találtak, aki ehhez hozzászokott volna. Akinek
ezt szednie kell, mert különben megőrül.

Miért használnak akkor sokan veszélyesebb szereket?
Nem tudom. De egy óriási étvágy van minden szerre,

ami megment minket ettől a normális tudatállapottól.
Akkor is, ha nem jók. Az alkohol, a cigaretta, a heroin.

Amiket te mondasz, hogyan rokonítható Timothy Le-
ary gondolataihoz?

Ahogy én tudom, Leary börtönben is volt, mert miköz-
ben szedte az LSD-t és gyönyörű szép előadásokat tartott,
időnként kidobálta a hallgatókat az ablakon. Sajnos Le-
ary nem tett túl sok jót. Ha valami oka van annak, hogy
az LSD használata tiltva van, akkor abban nagyon sok
szempontból Leary is hibás. Én nem azt mondom, hogy
keverjék bele az LSD-t Budapest vagy Debrecen vizébe,
hanem csak arról beszélek, hogy bizonyos körülmények
között nagyon fontos tanulmányozni, hogy ez az anyag
mit mutat meg abból, hogy mi kik is vagyunk a világban.
Nem ajánlom azt, hogy az ember egyedül vegye be, és
menjen ismeretlen területre. Leary azt ajánlotta, adta szá-
zával a diákoknak úgy az LSD-t, hogy nem mondta azt,
hogy ne csináljátok egyedül. Nem tudom, miért hasonlí-
tasz engem hozzá, hacsak nincs valami rejtett okod rá.

Csak azt mondom, hogy vigyázni kell.
Hát persze, hogy vigyázni kell. Olyan helyzetben le-

het bevenni, ahol az embernek biztonságérzete van. Ahol
valaki jelen van, aki nagyon jártas ebben.

Timothy Leary ilyen volt.
Szerintem nem ilyen volt. Amikor még volt felelősség-

érzete, ő is csinált egy nagyon érdekes és bátor kísérletet.
Amikor is Richard Albert-tel 1000-2000 milligramm LSD-
t adott halálraítélt gyilkosoknak. És ő és Albert is bevett
ugyanannyit. És együtt voltak a gyilkosokkal tíz órán át.
Együtt nevettek és sírtak, és együtt éreztek egymással. Ők
megérezték a gyilkost önmagukban, a gyilkosok pedig
megérezték a jószívű embert magukban. Az elején ő is rá-
tapintott arra, hogy itt valami nagyon érdekes jelenségről
van szó, de aztán kissé felelősségtelenül azt hitte, hogy ez
meg fogja váltani az emberiséget. Én ezt nem mondom.
Én azt mondom, hogy ez nem egy kábítószer.

?

MA REGGEL azon a kérdésen gondolkodtam, hogy kit
vendégelünk meg szívesen. És mit jelent az, hogy ven-
dég jön, hogy az mennyire fontos az életünkben. Mert az
életet mi is úgy kezdtük, hogy egy kezdeti sejtből kinőve
belekerültünk egy új környezetbe. És aztán, mint minden
létező a világon, ami egy környezetbe kerül, mi is reagál-
tunk rá. De ez a környezet képes megbetegíteni is minket.

13



A legfontosabb kapcsolat a környezettel az, hogy szí-
vesen vár-e minket, vagy eltaszít magától, és védeni pró-
bálja magát tőlünk, hogy nehogy megérkezzünk. A meg-
születésünk előtt, még sejt állapotban, el vagyunk te-
metve. Sok mitológiában is megvan ez az eltemetés. Sze-
rintem minden mitológia a méhen belüli életünk tükröző-
dése, mert az ottani lét minden korban, népnél és egyén-
nél ugyanaz.

Ha az anya immunrendszere még működik akkor,
amikor a sejt, ami mi vagyunk, megpróbál beépülni a
méhlepényébe egy rövid vándorlás után, akkor az im-
munrendszer egy idegen testként kezel majd minket, és
azt mondja, hogy menjünk innen el. Pszichológiailag egy
anya, aki nagyon szívesen látja a gyerekét, leállítja a kri-
tikus első hét napra az immunrendszerét. Azt mondja
a sejtnek, hogy gyere be, örömmel látja és eltakarja. De
ha nem várja a gyereket, akkor annak erőszakosan kell
partra szállnia az anyjában. De ekkor már szerez egy első
élményt, ami rögződik, hisz minden egyes sejt emlékezik
a dolgokra, nem csak az idegrendszer egésze. És mindig
emlékszik majd arra, hogy néha nagyon erősen meg kell
a környezettel küzdeni, hogy elfogadja az embert. És akik
szerencsések voltak, és az anyjuk várta őket, akkor azok-
nak az lesz a tapasztalatuk, hogy bemehetnek valahová,
és ott tárt karokkal fogják őket fogadni.

Lehet-e egy újszülöttet nem úgy fogadni, mint egy
kedves vendéget? Hát lehet! Amerikában a fogamzások-
nak a 45

Amikor valamit teszünk, de nem teljes szívvel, ami-
kor csak vonakodva csinálunk meg valamit, akkor az az
egyik legnagyobb méreg, amit az egyik ember a másik-
nak adhat. Dolgoztam egy nővel, akinek minden nap fájt
a feje. Évekig dolgoztunk együtt. Próbáltuk megtalálni,
hogy mi befolyásolja a dolgot, hogy mi teszi jobbá vagy
rosszabbá. Mi az oka? Néha volt egy olyan nap, amikor
nem fájt a feje, de ritkán. Tehát voltak eltérések. Ilyen-
kor csak azt lehetett csinálni, hogy az ember mindenre
figyel, mindent megpróbál leírni, és nézni, hogy mi kor-
relál valamivel. Néha úgy érezte, ha valaki nagyon erősen
megmasszírozza a nyakizmát és a vállait, akkor csökken
a fájdalom. Ezért gyakran kérte erre a férjét, aki masszí-
rozta is. De ez a nő tudta, hogy a férje vonakodva csinálta
ezt, és akkor rájöttem, hogy ez a nő lehet, hogy allergiás
a vonakodásra. Mondtam neki, figyeljen arra napközben,
hogy van-e valaki, aki vonakodva tesz neki valami szí-
vességet, és ha igen, bármilyen nehéz is, próbálja meg
nem igénybe venni annak az embernek a munkáját vagy
közreműködését, aki vonakodik. És ez a nő három hónap
alatt átszervezte az egész életét. Elvált a férjétől, és soha
többé nem volt fejfájása.

Legyünk hálásak a szüleinknek?
Nem kell a szülőknek hálásnak lenni. Lehet, hogy te

egy angyal voltál a mennyországban, és nagyon meg
akartál születni, hogy miért, azt én nem tudom. És ezért
összehoztad egymással a szüleidet, hogy megszülethess.
Mondd meg nekik, hogy inkább ők legyenek hálásak ne-
ked.

Siennai Szent Katalin írt arról nagyon szépen, hogy
rajta keresztül az Isten hogyan beszél. Isten azt mondja
neki, hogy te nem tudsz úgy szeretni engem, ahogy én
szeretlek téged. Azért, mert én már jóval korábban itt vol-

tam, mint te, és én teremtettelek téged. Tehát én már ak-
kor is szerettelek, amikor te még nem is voltál. Ami szere-
tet van benned, az az én szeretetem kisugárzása. Ezért te
engem soha úgy nem fogsz tudni szeretni, ahogy én sze-
retlek téged. Tehát nem is tudod azt viszonozni. És ne is
próbáld. De elfogadom azt cserébe, ha úgy szereted majd
azokat az embereket, akik majd az utadba kerülnek, mint
én téged. Add tovább a szeretetet! De ne add vissza! En-
gem úgy szeress, ahogy másokat szeretsz! Mondd meg
az anyádnak, hogy legyen olyan, mint az Isten, hogy ne
kérje, hogy te hálás legyél neki, hanem add tovább!

Hová helyezed te az embert?
Akkor beszéljünk az etikáról. A világon most az egyet-

len érdekes filozófus, aki etikával foglalkozik, Párizsban
él, Manuel Lewinas, egy litván öregember. Ő másképp
képzeli a szabadságot, mint ahogy mi beszélünk róla,
hogy azt mondjuk, azért harcolni kell. Ő azt mondja,
hogy én szabad vagyok, de csak addig, amíg egyedül va-
gyok. De abban a pillanatban, amikor valaki felém for-
dítja az arcát, akkor abban a pillanatban a szabadságom
eltűnik. És amivel akkor meg kell küzdenem, az a fele-
lőség. A szabadság kimegy az ablakon, a felelőség pedig
bejön az ajtón. Mert ő azt mondja, hogy etikailag abban
a pillanatban, amikor a másiknak rám szüksége van, ak-
kor nekem mindenemet oda kell neki adni. Ha kell, akkor
meg kell halnom a másikért. De ha egy másik valaki is kér
tőlem valamit, akkor egy következő etikai problémával
is szembesülni kell. Ez pedig az igazságtétel. Mert akkor
meg kell osztanom a dolgokat. Ha valaki ad nekem, az
nem probléma. Azt elfogadom. De ha valakinek valami-
ből sok van, akkor nincs jogom tőle semmit követelni.

Az etikában az is érdekes, hogy soha nem a közösség
a kiindulási pont, hogy mit kell csinálnunk. A kiindulási
kérdés mindig az, hogy nekem mit kell tennem. Meg kell
gondolni, hogyan tudsz magaddal élni, amikor bizonyos
szituációkkal találkozol majd a világban. Mindenkinek ki
kell alakítania a saját etikáját. Ha azt mondom, miért nem
csinálsz úgy, ahogy én, akkor zsarnokoskodom. Tehát, ha
én odaadom mindenemet valakinek, akkor az nem jelenti
azt, hogy én követelhetek bármit is valakitől, ha nekem
semmim sincs. Az etika az mindig egyoldalú. Az az ér-
dekes, hogy nekem mit kell tennem a másikért. Hogy a
másiknak mit kell tennie értem, az az ő problémája, és
nem az enyém.

Lewinas etikája szerintem pont olyan, mint amikor egy
nőnek gyereke születik. Mert ott kezdődik az etika a szá-
mára. Mert amíg nem volt állapotos, addig szabad volt.
De abban a pillanatban, amikor a kisgyerekének az arca
az ő arcába néz, amikor a szemük találkozik, akkor ab-
ban a pillanatban a nő spontán, nem tudatosan, úgy érzi,
hogy mindenét odaadja ennek a gyereknek. Amit ez a
gyerek akar, azt megkapja. Az életét is feláldozná érte.
A kisgyerek arca a teljes emberi védtelenséget tükrözi.
Egyedül meghalna. Lewinas azt mondja, hogy amikor a
másik arca előttem van, és kér valamit, akkor a másiknak
a túsza leszek. Olyan, mintha abban a pillanatban az én
életem véget érne. Ha meglátjuk az újszülöttet a felnőtt
arcban, akármilyen ember is legyen ő, akkor az etika azt
mondja, hogy úgy kell őt kezelni, mintha én lennék az
anyja. Miért csak a saját gyerekünkkel anyáskodunk? Ha
az élet fontos, akkor mindenki, aki él, az én csecsemőm.

14



Annak én vagyok az anyja. Tehát egymásért teljesen fe-
lelősek vagyunk. Hülyeség azt mondani, hogy az én cse-
csemőmnek mindent odaadok, de a tiédnek semmit. Ha
egymás szemébe nézünk, megláthatjuk abban a másik-
nak az egész életét. Hisz nem csak azok vagyunk, akik
most itt ülünk. Én egy hosszú valami vagyok, és úgy kez-
dődtem, hogy voltam sejt, magzat, csecsemő, serdülő, fi-
atalember, most itt vagyok, aztán meg leszek öreg ember.
Ez vagyok én, és aki a szemembe néz, az láthatja ezt az
egészet. Hacsak nem védi magát, mert nem akarja látni
ezt. Ha meglátjuk egymást egészünkben, a fogamzástól
a halálig, és ez a két pont mindenkinek megvan, akkor
a szívünk könnyebben nyílik meg egymás felé, és többet
meg is teszünk egymásért, ahogy azt tenni kell.

A valódi közösség úgy kezdődik, hogy ezt megérez-
zük egymásban. Ha ez nincs, akkor közösség sincs. A
másik fontos dolog egy közösségben, hogy minden tagja
legyen kész arra, hogy birkózzon az igazságért. Ahol ez
nincs meg, az csak egy színpadi közösség. Ahogy van
színpadi család, úgy van színpadi közösség is. Amikor
úttörő voltam 1956 előtt, az egy nagyon hamis közösség
volt, mert senki nem mondhatta meg az igazat. Fontos,
hogy mindenki kimondhassa az igazat, amire gondol, és
akkor addig birkózunk, amíg mindketten rá nem jövünk
egy olyan dologra, amit még egyikünk sem tudott a bir-
kózás előtt. E nélkül nincs valódi közösség.

És ha eszetekbe jut valami arról, hogy mi a szabadság,
az igazság és a felelősség, akkor mondjátok el, hogy az
nektek hogyan van. Talán Karinthy Frigyes mondta, hogy
amíg egyedül vagyok, ülök a szobában és írok, addig egy
ember vagyok. De abban a pillanatban, amikor egy nő be-
lép a szobába, férfivá változom. Hát már ez is egy szabad-
ságvesztés.

Az embernek meg kell küzdenie az igazság fogalmá-
val is. Hogy mi igazságos és mi igazságtalan. Egyszer so-
kat gondolkodtam azon, hogy mi a gonoszság, és az sem
egy olyan nagyon misztikus dolog. Szerintem csak három
dologból áll. A gonoszság az mindig egyfajta kombináci-
ója három dolognak: a féltékenységnek, a mohóságnak és
az irigységnek. És erről azért beszélek, mert amikor több
ember akar valamit tőlem, akkor nagyon hamar azon a
területen vagyunk, hogy mohóság, irigység és féltékeny-
ség. A mohóság nekem a legszimpatikusabb, mert az egy
kicsit, legalábbis még az elején az életet szereti. Mert aki
mohó, az csak többet akar, többet és többet. Nem az op-
timumot, hanem csak többet. Van egy blues szám, a címe
„A több az jobb”, a mohóságról. Ez a mohóság bluesa.

Viszont a rák, az a mohóság betegsége. Mert a ráksej-
tek kapitalista sejtek, amik csak egyre nagyobbak akar-
nak lenni, többet és többet akarnak. Egyáltalán nem il-
leszkednek be a test közösségébe, egyáltalán nem érdekli
őket a testnek az egészsége, hanem ők csak többen akar-
nak lenni, és több és több területet akarnak meghódítani.
Ez a mohóság. És a mohóság egy egyénnek a minősége.

Az irigységhez két ember kell. Annak az a lényege,
hogy én nem akarok én lenni, én inkább te akarok lenni.
Tehát ha van megőrülés, akkor annak ez a jele. Aki nem
akar önmaga lenni, az őrült. Mert mi más lehetnél? Mint
ahogy a csizma az csizma, úgy te vagy te. És más nem le-
hetsz, és nem is leszel, és ha azt akarod, hogy te ne legyél
te, hanem valaki másvalaki légy, akkor te őrült vagy. Az

irigység, az egy rettenetes dolog. Ha az ember irigykedik
valaki másra, akkor azt hallucinálja, hogy valaki ott van,
és én itt vagyok, és én soha nem tudok odakerülni, és ak-
kor inkább az haljon meg. Dögöljön meg az, aki ott van,
mert én soha nem tudok odakerülni! Az irigység az halá-
los, annak még egy pillanat életereje sincs. Az irigység öl.
Az ember megöli magát és a másikat is. Aki lelőtte John
Lennont, az irigységből ölte meg. Ő akart John Lennon
lenni, de nem tudott, hát akkor a legkevesebb volt, hogy
elpusztította John Lennont. Ez az irigység.

A féltékenységhez három ember kell. Ha nekem van
egy kapcsolatom valakivel, és azt a valakit látom valaki
mással, egy harmadikkal, és láthatóan jól érzik magukat,
akkor azt, amit itt érzek, az a féltékenység. A féltékeny-
ségnek az a magja, hogy én kihagyva érzem magam va-
lamiből, ami nagyon jó. Ők jól érzik magukat, és nekem
nem szabad velük lenni. Mondjuk egy bulin látom a ba-
rátnőmet nevetni egy másik férfival, az a féltékenységnek
egy alacsony foka. De ha látom őket egy hálószobába be-
menni és bezárkózni, akkor az egy magasabb foka a fél-
tékenységnek. A gonoszság, az mindig a féltékenység, az
irigység és a mohóság.

Mit lehet ezzel tenni, amikor szembetalálkozol ezek-
kel?

Ha szembetalálkozom valakivel, aki ezeket érzi, akkor
el kell futni a másik irányba.

Akkor nem adod oda mindenedet?
Nem valószínű, hogy kér valamit. Csak a mohó kér, de

az se azt kéri, ami neki szükséges.
A teológiában nagyon érdekes kérdés, és erre min-

denki mást felel, hogy mit tesz a jó, amikor a gonosszal
találkozik. Volt, aki azt mondta, hogy semmit nem tesz,
hanem csak áll ott, mert bármit tenne, az is gonosz lenne.
És ha a jó nem akar gonosz lenni, akkor csak úgy ott áll,
és reméli, hogy a gonosz elmegy.

Hogyan lehet úgy adni, hogy nekem is maradjon?
Az anya is addig szeret enni adni a csecsemőjének,

amíg nem harapja meg a mellét a kinövő fogaival. A kér-
dés az, hogy mennyit tud az ember adni anélkül, hogy
neki ne fájjon, vagy hogy a testéből adjon, nem egy olyan-
ból, ami többlet. A tejet a mellemből odaadom, de ne rágd
le a mellem.

Ha az anyának megszületik a második, a harmadik, a
negyedik gyereke, akkor valahol újjászületik? Vagy pedig
el kell osztania a dolgokat?

Itt van az igazság kérdése. Nekem szerencsém volt,
nem voltak testvéreim. Én erről nem tudok, csak mások
mesélnek erről. De ha többen voltatok testvérek egy csa-
ládban, akkor biztos nagyon fontos volt az, hogy ami-
kor volt valami, azt hogyan lehetett elosztani. Az igazság
vagy az igazságtalanság, hogy ki a kedvenc, és kit utál-
nak, rettenetesen fájdalmas lehet.

Az etikával kapcsolatban még az jut eszembe, hogy
amikor azon gondolkodtam, hogy mi az én etikám, a leg-
nehezebb probléma az volt, hogy elképzeltem magamat
a halálos ágyamon, egy pillanattal azelőtt, hogy vége van
az életemnek. És akkor azt mondják az emberről, hogy át
tudja látni az egész életét. És nem lenne rettenetes, hogy
az élet utolsó pillanatában rájössz arra, hogy rossz eti-
kát öleltél magadhoz? Kétféleképpen is. Először is rájössz

15



arra, hogy sokkal több mindent tehettél volna az életben,
mint amit tettél, hogy milyen hülye voltál, hogy sok dol-
got nem tettél, mert azt hitted, hogy az nem morális. És
a másik is nagyon rossz lenne, hogy rájössz, mi mindent
tettél, amit nem lett volna szabad. Nem könnyű kialakí-
tani az embernek az etikai rendszerét. Elfogadod apádtól,
elfogadod anyádtól, elfogadod a templomban, ki fogja
neked megmondani, hogy milyen etikát ölelj magadhoz,
hogy mi szerint élj? És mi van akkor, ha hibázol? Hogy
lehet ezt eldönteni?

Vannak olyan emberek, akik azt mondják, hogy a leg-
jobban úgy lehet kialakítani egy etikai rendszert, hogy az
ember nagyon odafigyel a fájdalmára. Mert mi más le-
hetne az útmutató, mint a saját fájdalmam? Ha egy bi-
zonyos módon élek, és valamilyen helyzetben valahogy
viselkedem, és utána rettenetesen rosszul fogom érezni
magam, akkor azt nem fogom még egyszer csinálni. Mert
azt mondom, hogy az egy hiba volt, és én így nem akarom
magam érezni még egyszer. Ez nem biztos, hogy egy raci-
onális folyamat, hogy ezen gondolkodni kell. Mert a gon-
dolkodással mindent meg lehet magyarázni. Akármit csi-
nálok, mindig meg tudom magyarázni, miért csinálom.
De az érzések mások. Ha valamit teszek, és utána ret-
tenetesen rosszul érzem magam, és ezért megfogadom,
hogy ezt többé nem teszem, akkor lehetséges, hogy va-
lahogy eljutok egy olyan etikai rendszerhez, ami majd
vigyáz rám. Hogy különböző helyzetekben úgy hatá-
rozzak, hogy utána ne érezzem rosszul magam. Ez egy
módja annak, hogy ezt hogyan kell csinálni.

1943-ban, amikor a szüleimet és nagymamámat mind
elszakították tőlem, egy 20-21 éves katolikus nő fogadott
be Budapesten, mintha az ő fia lennék. A nagymamám
küldött nekem Karácsonyra egy kis csomagot a gettóból.
Egy nyilas követte azt az embert, aki hozta a csomagot.
Aztán azt mondta a nőnek, hogy tudom, maga bújtat egy
zsidó kisgyereket. Maga egy csinos nő, mondta neki, és
válasszon a között, hogy a szeretőm lesz, vagy elviszem
ezt a gyereket és Auswitzba küldjük. Majd reggel eljö-
vök, akkor mondja meg a választ. Ennek a nőnek ez egy
etikai dilemma volt. Én ezt akkor persze nem tudtam. És
amikor negyven évvel később Budapesten voltam, talál-
koztunk, és ő akkor beszélt nekem erről. Szóval negyven
évvel később megtudtam, hogy aznap éjjel ő nem aludt.
Úgy gondolkozott, hogy az ő férje most munkatáborban
van, és ott van a saját fia és én is. Két kisfiúval volt férfi
nélkül. Azt gondolta, hogy bármit is választ, még sokat
kell élni, mielőtt meghal, és még sokszor kell a tükörbe
néznie. És úgy akart választani, hogy amikor a tükörbe
néz, akkor ne kelljen az arcába köpnie. Úgy akart vá-
lasztani, hogy tisztelhesse magát ez után is. Ami érdekes,
mert valaki azt mondta, hogy manapság a gonoszt, a go-
noszságot nem tudjuk elkerülni. Minél jobban kerüljük a
gonoszt, az annál inkább megtalál minket. Tehát csak egy
probléma van, hogy amikor a gonosz jön, hogyan viselke-
dünk. Úgy, ha netán túléljük ezt a találkozást a gonosszal,
akkor ne utáljuk meg magunkat. A legrosszabb találko-
zás a gonosszal az, hogy ha rosszul viselkedünk, akkor
utáljuk magunkat utána. A nő azt választotta, hisz látjá-
tok, hogy mit választott, mert most itt vagyok, hogy a sze-
retője lett annak a nyilasnak. Az anyátokat kérdezzétek
meg, hogy legyek-e hálás ennek a nőnek? Hogyan lehe-

tek hálás neki? Mit tudok tenni? Hát semmit nem tudok
tenni. Ő úgy gondolta, hogy kevésbé köpne az arcába, ha
megcsalja a férjét, mintha engem megöltek volna.

Ábrahámot arra kérte az Isten, hogy ölje meg az egyet-
len fiát, Izsákot. Ábrahám azt mondta, hogy ezt meg
kell tenni, mert a rend, az olyan, hogy Isten a legmaga-
sabb hang, annak mindig engedelmeskedni kell. Van egy
olyan parancs is, hogy ne öld meg a fiadat, de ha a pa-
rancs még magasabb helyről jön, akkor meg kell ölnöm.
Sokat gondolkodtam azon, hogy honnan tudta azt Áb-
rahám, hogy nem hallucinál. Hogy ő nem pszichotikus.
Mert honnan tudja az ember, hogy valóban az Isten be-
szél, nem valami gyilkos hang az elmében? Az egyik leg-
nehezebb etikai és morális probléma pszichológiailag is
az, hogy honnan tudja az ember, hogy melyik parancs
a fontosabb. Mert amikor kártyázol, akkor van egy adu,
ami üt mindent. Vannak olyan parancsok is, amik visznek
mindent.

?

VOLT EGY LÁTOMÁSOM. Nem vagyok pszichotikus, de
volt egy látomásom. Egy erdőben jártam, ez tényleg így
volt, és egy tisztásra értem. Gyönyörű napsütés volt, és a
tisztás kellős közepén láttam a Napot és az összes többi
bolygót is. Pontosan úgy, ahogy az iskolában szokták mu-
tatni, de itt nem volt semmilyen állvány, csak ott lebegtek,
és minden ment szép csendesen. Ott volt a Szaturnusz a
gyűrűivel, és a többi bolygó is. És ahogy néztem ezt az
egészet, az Isten szólt hozzám. Azt mondta, hogy jó, hogy
jössz, mert egy pillanatra el kell mennem. Csak annyit ké-
rek tőled, hogy figyelj erre a mindenségre itt. Mindent
tehetsz, csak ne vedd le róla a szemedet. Mindjárt jö-
vök vissza, megteszed-e ezt nekem, kérdezte. Mondtam,
hogy boldogan! És ahogy ott álltam és néztem, oldalról
egy meztelen nő jött felém. Lassan jött, rám nézett, ki-
nyújtotta a kezét, és hozzám ért. Éreztem a bőrét, és na-
gyon jó volt. Odafordultam és megöleltem, de ő abban a
pillanatban eltűnt. És mire visszanéztem, a Föld összeüt-
között a Marssal, minden füstölt és lángolt, és minden-
nek vége volt ott. És akkor hallottam a Jóisten hangját
megint, aki azt kérdezte, hogy mit csináltál? Mit tettél?
Mit tettél, András? És az az érdekes, itt lép be a pszicho-
lógia, mert eddig ez csak etika volt, hogy elpirultam. A
lábujjamtól jött felfelé, és teljesen elárasztott a szégyen.
Nem bűntudat volt, hanem szégyen. És erről érdemes el-
gondolkodni, mert ha ez nem csak nálam van így, hanem
másoknál is, akkor ez arra utal, hogy a szégyenérzetet az
kelti, amikor valaki úgy érzi, hogy két parancs közül a
rosszabbikat választotta. Tehát nem tud jó lenni.

Pszichodinamikailag ezt a történetet sokféle módon le-
hetne magyarázni, ezt rátok bízom. De egyféleképpen ez
arra is utal, és ezt pár évvel később értettem meg, hogy
nemcsak én voltam hibás. Mert ha az Isten mindenható,
akkor ő tudta, hogy én csak egy gyarló férfi vagyok, aki,
ha egy meztelen nő jön felé balról, akkor azt megöleli.
Ha az Isten tudta ezt, akkor miért bízta rám az egész
Naprendszer jövőjét? Pedig tudtam, ha ellenállok ennek
a kísértésnek, akkor minden rendben lett volna. Az Isten
talán meg is ölel, és minden rendben van. De talán pró-
bára akart tenni. De nekem ez inkább azt bizonyítja, hogy

16



az Isten egy rettenetes valaki, aki kínoz. Ő egy rettene-
tes Isten, ha így tesz próbára valakit. Miért kell engem
próbára tenni? És most már nem a vallásról beszélek, ha-
nem a szülőkről. Mert pszichodinamikai szinten az Isten
az apám. Vissza kellett gondolnom a saját életemre, hogy
mikor várt el valamit az apám tőlem, amit nem lett volna
neki szabad. Mert okosabbnak kellett volna lennie, hogy
tudja, hogy én csak egy pici gyerek vagyok, akitől nem
lehet olyan dolgot elvárni, amit csak egy nagyobb gyerek
tud teljesíteni. Itt hülyék a szülők. Arról beszélek, hogy a
szégyenérzetnek az a kezdete, amikor egy szülő, egy ta-
nár, egy felnőtt többet vár el egy gyerektől, mint amit a
gyerek teljesíteni tud. Pl. hogy ne pisilj be, hogy ne ka-
kálj be, amikor a gyerek még azt sem tudja, hol vannak
azok az izmok, amelyekkel ezt kontrollálni lehet. A gye-
rek nem tudja, hogy az apja és az anyja hülye. A gyerek
azt hiszi, hogy ők mindent tudnak, hogy ők istenek. Ha
a szülő azt mondja, hogy csináld meg ezt fiam vagy lá-
nyom, és a gyerek nem tudja megcsinálni, mert bekakál
vagy bepisil, akkor szégyelli magát, mert azt hiszi, hogy
neki tudnia kellett volna, hogy kell azt csinálni. Biológia-
ilag, amikor az ember elvörösödik, ami egyik jele annak,
hogy elszégyelli magát, az egy jel azoknak, akik valamit
akarnak tőle, hogy ez túl sok. Hogy ez egy túlterhelés.
Sajnos nagyon kevés olyan felnőtt és szülő van, aki jól re-
agál a gyerek szégyenére. Ha a gyerek kudarcot tapasztal,
az nem baj. Az a baj, amikor mások várnak el túl sokat.

Ismerek egy házaspárt, láttam, ahogy ők nevelték a
kisfiukat, akit soha nem állítottak meg. Szaladgált fel és
le a bútorokon, és sokszor leesett, de akkor sem mond-
tak neki semmit. Nem mondták, hogy vigyázz, hogy nem
megmondtam, hogy mi lesz a vége, hanem amikor leesett
és sírt, felvették az ölükbe, és addig tartották, amíg meg
nem nyugodott. És akkor a gyerek ment, szaladt tovább,
és persze megint leesett. És megint nem mondták, hogy
micsoda gyerek vagy te, hogy már megint ezt csináltad.

Az anyám engem is sokszor megszégyenített. És még
én is megszégyenítettem néha a kisfiamat, amíg rá nem
jöttem, hogy sokkal jobb, ha csak bűntudatérzést keltek
benne. Azon sokkal könnyebben túl is teszi magát az em-
ber. Ha pl. feldöntött egy pohár vizet, és azt mondtam
volna neki, hogy milyen ügyetlen vagy, hányszor meg-
mondtam már, hogy vigyázz a pohárra, akkor azt mon-
dom ezzel, az az üzenet, hogy te egy selejtes ember vagy,
mert ezzel megkérdőjelezem az emberi értékét is. Megtá-
madom, hogy milyen gyerek ő. És erre a reakció a szé-
gyenérzet lesz. De ha azt mondom neki, hogy nézd, mek-
kora tócsa, itt van egy rongy, és töröld fel, akkor semmi-
lyen szégyenérzete nem lesz. Egy kicsit esetleg bűntudata
lesz, és feltörli a vizet. És kész, a dolog el van intézve.
Nem kell, hogy úgy érezze, elnyeli a föld szégyenében,
és hogy nem is akar tovább élni a szégyen miatt.

Lehet figyelni a dolgokra, ha megértjük, hogyan kelet-
kezik a szégyenérzet. Akkor tudunk vigyázni egymásra
és a gyerekeinkre, hogy ne szégyenítsük meg egymást.
Az egyik legjobb dolog abban, hogy felnőttem, az volt,
hogy nagyon boldog voltam, hogy most már engem soha
senki nem fog siettetni. Mert szerintem az egyik leg-
rosszabb dolog az volt gyerekkoromban, hogy mindig
gyorsabban kellett mindent csinálni, mint ahogy én akar-
tam. Ismerek sok felnőttet, aki még mindig gyerek ebből

a szempontból, mert még mindig megengedi másoknak,
hogy siettessék. A másik jó dolog az volt, hogy elhatároz-
tam, hogy ha bárki úgy beszél majd hozzám, mintha meg
akarna szégyeníteni, akkor én csak úgy otthagyom azt.
Azt mondom neki, hogy menjen a fenébe, velem ezt nem
teheti. Mert amikor az ember felnő, akkor nem kell, hogy
türelmes legyen senki iránt, aki megpróbálja megszégye-
níteni. És nagyon könnyen megy a megszégyenítés. Egy-
szer pár évvel ezelőtt pályáztam egy állásra. Öt pszicho-
lógus ült velem szemben egy asztalnál, és kérdéseket tet-
tek fel nekem. Az egyik azt kérdezte, hogy ismerem-e en-
nek és ennek az embernek a könyveit, olvastam-e azokat.
Mondtam, hogy nem. Akkor azt mondta, hogy egy ilyen
pozícióra pályázok, és nem olvastam ezeket a könyveket.
És akkor azt mondtam neki, hogy menjen a fenébe, és ott
hagytam az egészet. Mert ilyet mondani, az egy megszé-
gyenítés. Ennek pedig vége van. Ha azt kérdezte volna,
hogy mennyi időbe telne, hogy átnézd ezeket a könyve-
ket, mert szerintem ez nagyon fontos, akkor azt mondom,
hogy két nap alatt elolvasom az egészet, és rendben van.
Nem kellett volna engem megszégyenítenie. De ha el-
gondoljátok, hányszor beszélnek emberek úgy hozzátok,
hogy meg akarnak szégyeníteni, akkor szerintem sokkal
jobban éreznétek magatokat, ha elhatároznátok, hogy ezt
többé nem engeditek meg senkinek.

Ezt nem lehet megcsinálni. Elküldenek az állásomból,
és akkor mi lesz? Kerülhetünk kényszerhelyzetbe.

Sajnos igen. Ha börtönben van az ember, akkor sem-
mit nem tud csinálni. De akkor viszont legalább annyit
tegyen meg, hogy amikor rosszul érzi magát, akkor azt
mondja, hogy nem azért érzem rosszul magam, mert
rossz vagyok, nem én vagyok hülye, hanem a helyzet az,
amiben vagyok. Még az is jobb, mintha ezt az ember elfe-
lejti. Mert egy normális világban, ha olyan helyen dolgo-
zom, ahol megszégyenítenek, el tudok menni.

Sok férfi a nőiesség jelének tekinti, ha egy nő elpirul.
Igen? Szerintem, ha valakinek ez a nőiesség jele, az hü-

lye.

Aki megszégyenít, az a hatalmát akarja bizonyítani?
Vagy ha megteszek valakinek valamit, az így próbálja
meg kicsikarni a szeretetemet?

Örülök, hogy ezt mondod. Ez a buddhistákra emlékez-
tet. Kevés buddhista parancs van, és az egyik az, hogy
soha ne tölts időt azzal, hogy megértsd a másikat. Soha ne
pazarolj időt arra, hogy a másikat analizáld. Miért? Mert
nem érdekes, hogy a másik miért bánik velem rosszul
Ha elkezded megérteni, hogy a másik miért bánik ve-
led rosszul, annak csak egy oka van, hogy ne kelljen őt
otthagyni. Mert ha elfogadod, hogy ő azt mondja neked,
hogy ha szeretsz, akkor mindent megteszel értem, akkor
te továbbra is az ő rabszolgája vagy. És aztán azt mondod,
hogy én a rabszolgája vagyok ugyan, de értem, hogy neki
miért kell engem így kezelnie. Nekem ez nem segít, és
másnak se. Ha velem valaki rosszul bánik, én nem aka-
rom megérteni, miért bánik velem rosszul. Én nem aka-
rom, hogy velem rosszul bánjanak.

És mindegy, hogy megmondom neki ezt vagy nem?
Mert terápiában az történik, hogy ilyenkor megmondom
neki. Ha nem mondom meg, akkor a rabszolgája mara-
dok, ha megmondom, akkor választhat, hogy tovább csi-

17



nálja vagy nem, és akkor én választhatok, hogyha tovább
csinálja, akkor nem leszek a rabszolgája.

Gondolod, ha a zsidók egyik képviselője elment volna
Hitlerhez, és egy rövid pszichoanalízist csinált volna, ak-
kor esetleg vége lett volna a szörnyűségeknek? Esetleg
Hitler azt mondta volna, hogy miért nem mondta ezt ne-
kem valaki? Szerintem nagyon optimista vagy, de meg
lehet próbálni. Szerintem, ha valaki rosszul bánik veled,
akkor az analizálás helyett azt kell mondani, hogy nézd,
ezt csináltad velem, ez egy. Ha harmadszor megteszed
ugyanezt, akkor kész, akkor soha többé nem beszélek ve-
led, és menj a fenébe. Ha még egyszer megteszi, akkor
azt mondod neki, csak úgy futtában, hogy ez kettő. És
akkor a harmadiknál el kell költöznöd, és vége az egész-
nek. Különben akkor már aláírod a szerződést, hogy ne-
künk olyan kapcsolatunk van, ahol én kínozlak, te pedig
panaszkodsz. És ezt csinálhatjuk addig, amíg meg nem
halunk. Persze az ember kisgyerekként nem szaladhat el,
és akkor nagyon sokat lehet tanulni. Ezért olyan fontos,
hogy úgy éljünk, hogy az ember ne azt hallucinálja állan-
dóan, hogy még mindig otthon van, hogy még mindig
gyerek, hogy sehova nem mehet el, hogy mindent el kell
tűrnie.

Ha mindenhonnan elmész, a végén semmit sem vál-
lalsz fel.

Igen, nekem is ezt mondták, de nem kell elhinni. Ez
is egy zsarolás. Amikor azt mondtam, hogy nekem ebből
elég volt, akkor azt mondták, hogy te semmit sem vál-
lalsz fel, belőled soha nem lesz semmi. Te mindent ott
fogsz hagyni. Nem tudom, hogy itt Magyarországon mi-
lyen gesztusok vannak, de én akkor mutattam egy szépet.

?

HA EGY FÉRFI féltékeny és szerencséje van, akkor a
nő azt mondja, hogy ez a te bajod, nem az enyém. Én
nem foglak megcsalni téged. Tudom, hogy miért vagy fél-
tékeny. Azért, mert azt hiszed, hogy el fogsz veszíteni.
Hogy el fogok futni valakivel, hogy megcsallak. Hogy
valaki mással fogok lefeküdni. Ez nem igaz, ez nem fog
megtörténni, neked semmi okod nincs a féltékenységre.
Ha ennek ellenére te féltékeny vagy, akkor az azt jelenti,
hogy nem akarod, hogy azt csináljak az életemmel, amit
én csinálni akarok. Ne legyél féltékeny arra, hogy én most
tanulok, és van egy pár barátom.

Ha a férfi ennek ellenére féltékeny, az az ő baja. Akkor
ki kell találnia, mit vetít erre a nőre. És vannak, akik az
anyjukat vetítik a nőre, vannak, akik egy másik, nagyon
fájdalmas kapcsolatukat vetítik a nőre, de akkor a nőnek
a feladata, hogy ettől a perctől fogva egy pillanatra se to-
lerálja, ha a férje zsarolja a féltékenységével. Ezt csak úgy
tudja a nő megcsinálni, ha teljes szívvel és őszintén el-
határozza, hogy nem fog másokkal flörtölni, és szexuális
kapcsolatba belemenni.

Mert ha ezt mondja, és közben megcsalja a férfit, akkor
a férfi jogosan féltékeny. És úgy lehet valakit bolonddá
tenni, hogy az ember hazudik, hogy neked semmi okod
nincs, hogy féltékeny legyél, és közben titokban az illető
megcsalja a másikat. Akkor az, aki féltékeny, azt hiszi,
hogy nem csak féltékeny, de bolond is.

A hazugság nem csak azt mondani, ami nem igaz, ha-
nem hazugság az is, hogy az ember nem mond semmit.

Adrienne Rich amerikai költőnő, aki nagyon sokat írt a
hazugságról, nagyon tisztán leírja, hogy főleg nők ha-
zudnak úgy, hogy elhallgatnak mindent. A mi kultúránk-
ban erre vannak nevelve a nők. Hogy semmit ne mondja-
nak, és ők így hazudnak. Ez éppen olyan hazugság, mint
ahogy a férfiak hazudnak, akik a nem igazat mondják.
Az ember pedig azért hazudik, mert azt hiszi, hogy az ő
igazsága nem elég jó annak, akivel beszél.

Azért hazudunk, mert nem hisszük el, hogy az igazat
elfogadja a másik. Miért hazudunk? Miért kezdtem én
hazudni, amikor gyerek voltam? Azért, mert az anyám
olyan zsarnokként tartott engem, bizonyos korlátok kö-
zött, hogy csak úgy tudtam szabad lenni, hogy hazud-
tam neki. Legelőször azért hazudtam, hogy megpróbál-
jam kitalálni, hogy ő tényleg tudja-e olvasni az én gon-
dolataimat. Mert ő azt hazudta nekem, hogy ő mindig
tudja, hogy én mikor hazudok. Első elemiben levágtam
a kislány copfját, aki előttem ült, ez egy kézimunka óra
volt. És hát nagy balhé volt az iskolában, de hát ahogy
sétáltam haza, gondoltam, hogy legalább otthon nem lesz
balhé. Amikor hazaértem, a mamám megkérdezte, hogy
na, mi volt az iskolában? Mondom, semmi. Azt mondja,
na. . . ? Mutasd az orrodat! Nem tudtam, hogy mi van
az orrommal, és akkor úgy megnyomta. És akkor azt
mondta, túl puha, túl puha, hazudsz, fiam. Az orrod min-
dig megmondja nekem, hogy igazat mondasz-e vagy ha-
zudsz. És akkor utáltam az orromat. Persze az igazgató
felhívta, és megmondta neki, hogy levágtam a kislány
copfját. De ő nem mondta meg nekem az igazat. Aztán
később azt mondta, hogy a madarak csiripelték. És akkor
utáltam a madarakat. De még tizenöt éves koromban is
hazudtam neki, mert tudtam, hogyha megmondom neki
az igazat, akkor elvenné a szabadságomat. Aztán, amikor
tizenhat-tizenhét éves voltam, azért hazudtam a lányok-
nak, mert tudtam, hogy azt, amit akartam tőlük, soha
nem adnák oda, ha megmondanám az igazat.

Tehát az ember azért hazudik, mert nem hiszi el, hogy
a másik elfogadja az ő igazságát. Tehát ha valakivel aka-
rok élni vagy barátot akarok szerezni, valakit, akivel tény-
leg hosszú időn át együtt akarok lenni, akkor annak nem
akarok hazudni. Már így is, ahogy beszélek, abban a pil-
lanatban, amikor rájövök arra, hogy valakinek hazudok,
az az ember az ellenségem. Az ember nem hazudik a ba-
rátjának. Az lehetne a definíciója a barátnak, hogy a barát
az valaki, akinek az ember nem kell, hogy hazudjon. Az
igazat megmondani annak, aki az ember ellensége, az hü-
lyeség. Szóval lehet az ellenségnek hazudni. És ha a fele-
ségemnek hazudok, akkor rá kell jönnöm, hogy a felesé-
gem az ellenségem. és akkor meg kell kérdezni magamat,
miért élek az ellenségemmel? És szerintem az nagyon ér-
dekes, hogy a nők az elhallgatással hazudnak, a férfiak
pedig hamisat mondanak. Ez egy érdekes különbség.

Akkor, amikor valaki jár hozzám, és elkezd olyan dol-
gokról beszélni, ami közte, és valaki más közt történik,
akkor én azt mondom neki, hívd meg azt az illetőt, hogy
jöjjön veled. Nekem az a szabály, hogy mondjuk te jársz
hozzám egyszer egy héten, hogy az a te órád, és nem kell
megmondanod nekem, hogy kivel jössz, kit küldesz ma-
gad helyett. Te csak felelős vagy azért az óráért, és így ne-
kem mindig nagyon érdekes a napom. Soha nem tudom,
hogy ki jön, vagy ki kivel jön, nem tudom egy ember jön-
e, két ember jön-e, egy család jön-e.

18



Az jön, akit hozol. És olyankor, amikor állandóan ar-
ról beszélsz, hogy mi bajod van valakivel. Nem vagyok
egy tradicionális pszichoanalitikus, egy pszichoanaliti-
kus nem tudna ezzel megbirkózni, egyáltalán. És éveket
el lehetne tölteni annak az analizálásával, hogy hát miért
vagy féltékeny, és akkor kiderül, hogy azért, mert az el-
múlt öt évben a hátad mögött a feleséged megcsalt. Hát,
hülyeség! Ilyen esetben azt mondom, hogy jöjjenek be
mind a ketten. És a kettőjük közt általában ezt meg lehet
oldani, vagy hármuk között. Nagyon érdekes konfigurá-
ciók jönnek be a rendelőmbe.

Ha az egészségügyben dolgozom, és valaki azt mondja
nekem, hogy öngyilkos akar lenni, akkor azt be kell jelen-
tenem, vagy ha eltitkolom, de mégis az lesz, akkor hazud-
tam.

Ezért nem jó másnak is dolgozni. Ezért nem jó mások-
nak a moralitása szerint menni. A pszichológusoknak az
egyesülete hasonló módon követeli, hogyha valaki úgy
véli, hogy valaki veszélyes másokra vagy önmagára, ak-
kor értesíteni kell, mit tudom én mit, a rendőrséget, meg
mindenféle embereket. Ami nekem a legfontosabb a te-
rápiában, az hogy teljesen bizalmi helyzet legyen. Nem
lehet az igazságot úgy megnöveszteni két ember közt,
hogyha állandóan attól félsz, hogy valamit mondasz, és
akkor én azt megmondom valaki másnak.

Tehát a legfontosabb az, hogy én azt tudjam mondani
neked, hogy te bármit mondasz nekem, én ezt senkinek
nem fogom elmondani, a kettőnk közt marad. Hogy ez
így legyen, én azt is megteszem, hogy soha semmiféle
jegyzetet nem tartok. Nulla jegyzet, mert Kanadában a
jegyzeteket egy ügyvéd el tudja intézni, hogy a rendőrség
elkobozza azokat. Tehát ha annak a lehetősége megvan,
akkor nem tudom azt mondani neked, hogy senki nem
fog megtudni semmit arról, amit mi itt beszélünk. Csak
úgy tudom azt biztosítani, ha soha semmi nyoma nem
marad annak, amiről mi beszélünk, csak az én fejemben.
Szerencsére jó a memóriám, és soha nem kell megnézni,
miről beszélgettünk, én tudom. És így semmi nyoma sem
marad.

Ha nekem valaki arról beszél, hogy öngyilkos akar
lenni, akkor megkérdezem, hogy erről beszélgetni akar,
vagy ezt meg akarja-e tenni. Mert engem nem zavar, mi
erről beszélgethetünk évekig, de akkor meg vagyok nyu-
godva, hogy erről csak beszélgetünk, mert ez egy nagyon
fontos téma. Ha valóban meg akarja tenni, akkor hagyjon
ki engem ebből. Én megmondom őszintén, hogy ez ne-
kem nagyon rosszul esne, hogy mindenféleképpen, sze-
mélyesen is, meg mindenképp rossz volna, hogy valaki,
aki velem dolgozik, az megöli magát. Erről lehet őszintén
beszélni, és az igazat mondom meg neki.

És néha azt mondom, hogyha valóban meg akarja ölni
magát, akkor tegye meg nekem azt a szívességet, hogy fe-
jezze be a terápiát, várjon három hónapot, és ne ölje meg
magát három kilométeres körzetben a házamtól. És ezen
lehet nevetni, de eddig soha senki huszonhat év alatt,
soha senki nem ölte meg magát a praxisomban.

Mit gondolsz az euthanáziáról?
Amikor Londonban voltam, és Laing-el dolgoztam, ak-

kor elküldött engem egy régi pácienséhez, hogy dolgoz-
zak vele. Laing úgy tanított először, hogy kiküldött olyan
emberek lakásaira, ahol éppen krízis volt. Elmentem te-
hát egy nőnek a lakására, és úgy tíz-tizenöt perc beszél-
getés után megfogta a kezemet, és azt mondta, hogy ugye

vele maradok addig, amíg ő meghal. Ő most meg akarja
ölni magát, csak maradjak vele, addig, amíg meghal. És
hát ez huszonöt évvel ezelőtt volt, akkor még nem tud-
tam, hogy ez miről szól, és mondtam, hogy persze, ha ő
azt akarja, akkor én azt csinálom. De azért annyit tudtam,
hogy azt mondtam neki, hogy ezen majd gondolkozom,
hogy jó, de adjon egy-két napot, és akkor majd megmon-
dom neki, hogy mi lesz, elvállalom-e vagy nem.

És amikor a következő szupervízió órámon ezt el-
mondtam Laing-nek, hát ez hogy lenne, akkor úgy elkez-
dett ordítani rám, hogy csak na. Hogy nem, ha én ezt aka-
rom csinálni, csak csináljam, de akkor neki semmi köze
hozzám, és ilyet nem lehet szupervízióban csinálni, mert
mi azért vagyunk, terapeuták, hogy az embereket segít-
sük élni.

Ha valaki meg akar halni, az rendben van, az az ő
dolga. De abban mi nem segítünk. Ha neki segítség kell,
akkor találjon valaki mást, aki segítsen neki. És ez nagyon
tisztázta az én gondolataimban, nem azt, hogy valamit is
rosszallok abban, hogyha valaki segíteni akar valakinek
meghalni, de én, mint terapeuta, azt nem csinálom. Mert
tisztán látom, hogy aki terapeuta, az az életet szolgálja,
nem a halált.

?

NEM TUDOM, mi a legfontosabb, amiről beszélnünk
kellene, én azt gondoltam, hogy beszélek egy fél órát, az-
tán beszélgessünk, mert sokkal fontosabb az, hogy arról
beszéljünk, hogy mi a ti problémátok, és nem pedig arról,
ami az enyém.

Amikor a segítésről gondolkozom, az első dolog, ami
az eszembe jut, hogy amikor én elmegyek segítségért va-
lakihez (ami még a jobbik eset, a rosszabbik az, amikor
valaki segíteni akar nekem, még mielőtt én segítséget ké-
rek), akkor a probléma az, hogy egy szégyenteljes hely-
zetben vagyok. Tehát amikor egymást segítjük, akkor na-
gyon oda kell figyelni, hogy a szégyenérzéssel kapcsola-
tos dolgokat ne mellőzzük. Még ha egy pszichoterapeuta
rendelőjébe megyek is el, és el is határoztam, hogy min-
den órát megfizetek, és akarom ezt csinálni, abban a pilla-
natban, amikor belépek, leülök, ránézek, és ő a terapeuta
és én a páciens, akkor is, ha ez nem tudatos, felmerül a
szégyenérzet, amivel foglalkozni kell. Mert miért nem én
ülök a másik székében? Ezért kell a segítőnek nagyon vi-
gyáznia arra, hogy ne szégyenítse meg azokat, akiknek
segít azon a szégyenérzeten felül, ami a helyzettel együtt
jár. Szerintem azok a legjobb terapeuták, akik ezt mélyen
érzik.

Ilyesmiről nem lehet szabályokat felállítani. Például az
etika is olyan, hogy amikor valaki megmondja, hogy mit
kell tenni, az már nem etika, hanem zsarnokság. Az etika
definíciója az, hogy ki mit csinál kinek, vagy ki mit csi-
nál kivel, hogy vagyunk egymással, tehát a kapcsolatról
szól. Abban a pillanatban, amikor arra vigyázol, hogy
mit mond a törvény arról, hogy mit szabad és mit nem
szabad csinálni, akkor már nem a másikról gondolko-
zol, nem vagy kapcsolatban vele. Amikor arra vigyázok,
hogy én ne kerüljek bajba, akkor már kiestem a kapcso-
latból, akár szülő, akár segítő, vagy terapeuta vagyok. A
legnehezebb, de legérdekesebb feladat, hogy úgy marad-
junk egymással kapcsolatban, ami nem teszi nehezebbé
azoknak az embereknek a helyzetét, akikkel dolgozunk.

19



Az orvosoknak a világon mindenütt a hippokratészi
esküt kell letenniük, aminek nem az a lényege, hogy se-
gítsünk másokon, hanem az, hogy ne tegyük az emberek
életét rosszabbá a saját tevékenységünkkel. Tehát ha ezu-
tán a másfél óra után, amit most együtt töltünk, mind-
annyian rosszabbul éreznétek magatokat, mint az ele-
jén, vagy úgy éreznétek, hogy megterheltelek titeket a
bolondságaimmal, akkor megvádolhatnátok azzal, hogy
megszegtem a hippokratészi eskümet.

Mi az a legtöbb, amit egy ember segíthet egy másik em-
bernek? Ezen már sokat gondolkoztam. Szerintem nem
sok, csak három dolog jut eszembe. Az egyik az, hogy
gyakran kerülünk olyan helyzetbe, amikor fedélre van
szükségünk. Ha otthontalanok vagyunk, az nagyon kel-
lemetlen, és egy ember meghívhat egy másikat az ottho-
nába. Ezt megtehetjük egymásnak. Na most, hogy hány-
szor akarjátok ezt megtenni azokkal, akikkel együtt dol-
goztok, azt nem tudom, de ilyet lehet tenni, és ez nagyon
gyakran valóban segít. Szász Tamás egyszer azt mondta,
hogy az elmebajok 90 százaléka abból ered, hogy az em-
bernek nincs otthona. A másik, amivel segíthetjük egy-
mást, hogy ha neked van egy problémád, és én leülök ve-
led, és meghallgatlak, akkor segíteni tudok azzal, hogy
megbeszéljük, mi is történik tulajdonképpen, mi az igaz-
ság, a valóság a problémád körül. Ez a demisztifikáció.
Mert amikor úgy mondjuk el egymásnak, hogy mi van,
hogy "ez történt, meg az történt", akkor már bajban va-
gyunk. Mert soha semmi nem történik, hanem mindig
valaki valamit csinál valakivel vagy valakinek. Tehát te
segíthetsz nekem azzal, ha azt mondod, hogy "ne azt
mondd, hogy mi történt, hanem valóban nézd meg, hogy
ki bántott téged, vagy te kit bántottál, és aztán ő kit bán-
tott". Ez nagyon segít, mert így tudjuk meg, hogy mi a
baj. Ha kiderül, hogy X. Y. bántott engem, akkor legalább
tudom, hogy mit csináljak vele: elkerüljem, megverjem,
vagy megkérjek valakit, hogy segítsen, és védjen meg
tőle.

A harmadik dolog, ahogy segíthetünk, az szerintem
az, hogy bátorítjuk egymást. A lányomat látogattam meg
egy pár hónapja, aki egy amerikai egyetemen tanul most,
ahol felfedezte, aztán kérdezte tőlem, hogy tudom-e,
mit mondott Buddha a tanítványainak, mielőtt meghalt.
Mondtam, hogy nem tudom, elfelejtettem, vagy nem is
olvastam. Szóval a tanítványai nagyon sírtak, és panasz-
kodtak, azt mondták, most itthagysz minket, itt leszünk
egyedül, nem tudjuk, hogy mit csináljunk, ne menj el, ne
halj meg, ha akarnál, itt maradhatnál. És a Buddha azt
mondta (és ez fontos, mert ezek voltak az utolsó szavai),
hogy "mindannyian legyetek a saját lámpásaitok, hasz-
náljátok a saját fényeteket, hogy lássatok; találjátok meg
az önbizalmatokat, és amit meg lehet tanulni, azt a sa-
ját tapasztalataitokból tanuljátok meg". Ebből pedig arra
lehet következtetni, hogy nincs rá szükségük, mert amit
meg lehet tanulni, azt önmaguktól tanulják meg, nem
másoktól. A Buddha a halála előtt tehát bátorította a ta-
nítványait, azt mondta, nélkülem is jól meg tudjátok csi-
nálni, nincs rám szükségetek.

A gyerekeknek főleg másfél és hat éves koruk között
óriási szükségük van arra, hogy a szüleik bátorítsák őket.
Nagyon gyakran kerül a gyerek olyan helyzetbe, hogy

éppen megpróbálna valamit, de nem tudja egészen, hogy
kell, vagy hogy meg tudja-e csinálni, és inkább abba-
hagyja. Ilyen helyzetben fontos, hogy a felnőttek biztas-
sák. Angolul a biztatás „encourage”, a „cour” szívet is
jelent, tehát azok, akik elvesztették a bizalmukat, a szívü-
ket is elvesztették.

Még egyszer. Azt állítom, hogy egy ember, akármilyen
segítő is, csak ezt a három dolgot tudja megtenni: szállást
adni, segíteni átlátni a problémán, hogy megtudjuk, mi
az igazság, és bátorítani, hogy azt tegyük, amit akarunk.
Na most, ha ti azt hiszitek, hogy lehet máshogy is segí-
teni, akkor mondjátok meg, hogy én is el tudjam mondani
másoknak. Én már 30 éve dolgozom emberekkel, de csak
ezeket tudom.

Arra is gondoltam, hogy elmondom nektek azt a tör-
ténetet, mikor egy Krishnamurti nevű ember vacsorá-
zott Aldous Huxley-val és másokkal és Huxley felesége
mondta az asztalnál, hogy ez a Krishnamurti mennyit
segített más embereknek, és milyen fantasztikus ember.
Akkor Krishnamurti azt válaszolta: "Asszonyom, lehet,
hogy igaza van, de én soha senkit nem segítettem meg-
fontolással vagy akarattal, ha segítettem valakin, az vé-
letlen volt".

Szerintem ez is nagyon fontos: ha a segítés a szégyen-
nel kapcsolatos, akkor a legjobb úgy segíteni az emberek-
nek, hogy ne is tudjuk, hogy segítjük őket. És ezt hogy csi-
nálom én? Én úgy gondolkozom arról, amikor valakivel
együtt vagyok, hogy az a fontos, hogy én jól érezzem ma-
gam, amennyire lehet. Nekem csak egy életem van. Pél-
dául, ahogy most beszélek veletek, ez az életem, ha kapok
érte pénzt, akkor jó, ha nem, akkor nem jó, de az élet és
a munka nem választható el, az életem nem ezen a mun-
kán kívül van. Most itt élek veletek együtt, és ha ti nem
is tudjátok, ez a ti életetek is, ha unalmas, amit mondok,
hülyék vagytok, ha nem mentek valahova máshová. Ne-
kem a legfontosabb, amikor páciensekkel vagyok, hogy
ne unatkozzak, mert ha unatkozunk, akkor várunk vala-
mire. És mire vár az ember? A halálra. Akkor minek üljek
ott? Ha nem tudok valakivel úgy együtt lenni, hogy az
nekem érdekes legyen, akkor inkább hagyjuk abba.

Tehát ha az életemet töltöm emberekkel, és jól érzem
magam, élvezem a kapcsolatot, akkor nekem úgy tűnik,
ez a legtöbb, amit csinálhatunk, és akkor nem is kell,
hogy hálásak legyenek érte, így aztán szégyellniük sem
kell magukat. Az a jó terapeuta, aki valóban jól tudja
érezni magát olyan emberekkel, akiknek nincsenek bará-
taik. Mert tulajdonképpen ki kerül a Lipótra? Én biztos
nem kerülnék a Lipótra, amíg van még egy-két ember, aki
beszélget velem, vagy a barátom. Amikor már nincsenek
barátaim, lehet, hogy a Lipótra kerülök.

Na most, ha abban a munkában, amit el kell végezne-
tek, mert törvény van rá, vagy valaki azt mondta, hogy
azt kell csinálni, és ezért kaptok pénzt, de nem élvezitek a
munkátokat, akkor szerintem találjatok más munkát. Kü-
lönben nem jó a ti lelketeknek sem, és azoknak a lelkének
sem, akikkel dolgoztok.

Az úgynevezett Karma-jógában, ami egy több ezer
éves kínai tradíció, azt mondják, olyan cselekvés nincs,
aminek ne lenne jó és rossz hatása egyszerre. Tehát akár-
milyen jót akar az ember, rosszat fog csinálni, és akár-

20



milyen rosszat tesz, valami jó felé megy. Ezt azért fon-
tos tudni, mert minél inkább jót akarunk tenni, annál
rosszabb lesz az eredmény. Nem tudom, hogy a magyar-
ban van-e ilyen mondás, angolul azt mondják, "az út a
pokolba jó szándékkal van kikövezve". És szerintem ez
igaz.

Mielőtt 30 évvel ezelőtt elkezdtem volna családokkal
dolgozni, először matematikus voltam, de meguntam, és
gyorsan átképeztem magam pszichológusnak, de nem
klinikainak. A diplomamunkámat a nyelv pszichológiá-
jából írtam, arról, hogy tanulnak a gyerekek beszélni, és
hogy a nyelvtannak milyen pszichológiai alapjai vannak.

Tehát klinikumból nem tanultam semmit. Ennek elle-
nére nagy szerencse volt, hogy egy olyan állást kaptam,
ahol gyerekekkel és családokkal tudtam dolgozni, mert
így előbb a saját tapasztalataimból tudtam meg azt, hogy
milyen gyerekekkel és családokkal együtt lenni, mint-
hogy megtanítottak volna rá térkép szerint. Mert mos-
tanában az ember mindig térképet kap előbb, és utána
megy oda, amiről a térkép szól. Szerintem sokkal jobb
volt, hogy két évig dolgoztam anélkül, hogy tudtam
volna, mit csinálok, és rájöttem egy érdekes dologra.

Minden családban, akikkel dolgoztam (volt anya, apa,
két-három gyerek), úgy 5-6 óra után én mindig nagyon
jóban voltam az anyával, és veszekedtem az apával. És
észrevettem, hogy ez minden családban így van. Aztán
elmentem egy idősebb terapeutához, aki már több éve
dolgozott, és mondtam neki, hogy hát nem érdekes, hogy
ez mindenütt így van? Azt mondta, hogy ja, ha te a sa-
ját családoddal nem végeztél, nem dolgoztad át azokat a
problémákat, amik a te családodban voltak, akkor min-
den családban a te családodat fogod látni. És akkor rájöt-
tem, hogy ez valóban így volt, mert anyámmal sokkal in-
timebb volt a kapcsolatom, mint az apámmal, és az apám-
mal soha nem tudtam veszekedni..., de akkor veszeked-
tem a mások apjával. Így nagyon jól meg tudja az ember
oldani a saját problémáit más családokon keresztül. Ezt
azért mondom el, mert én még most is megengedem ma-
gamnak, hogy hibákat csináljak, mert a hibákból renge-
teget lehet tanulni, csak ugyanazt a hibát nem szeretem
többször elkövetni.

Egy antropológus barátom azt is mondta, hogy az ant-
ropológiai világirodalom 90 százaléka szemét, mert a leg-
több antropológus elmegy a világ egy eldugott szegletébe
és nagyon figyel, leír mindent, de amit lát, az csak a saját
családja és a saját kultúrája. Tehát amit az irodalomban
lehet olvasni, az nem a tényekről szól, hanem arról, aki
írta. És sajnos ugyanez van a terápiákban a segítőkkel.

Nagyon nehéz tisztán látni, hogy mi a helyzet ott,
ahová minket meghívnak. Az első dolog amit megtanul-
tam, hogy amikor a telefon csöng, és valaki azt mondja,
hogy ez a probléma és gyere ki, segíts nekünk, akkor nem
szabad elhinnem, hogy az, aki engem meghív, az való-
ban tudja, hogy mi a probléma. Én azt mondom magam-
nak ilyenkor, lehet, hogy ez a probléma, de valószínűbb,
hogy nem. És azt is megtanultam, hogy sokkal jobb, ha
én megyek oda, ahol a probléma van, mint azt mondani,
hogy ők jöjjenek hozzám. Sokkal többet megtudok, ha én
megyek el a család házába, mintha ők jönnének az iro-
dámba. Lehet, hogy kényelmesebb nekem, ha ők jönnek
a rendelőmbe, de akkor soha nem fogom megtudni, hogy
élnek, milyen az életük, hogy ki mit csinál kivel és milyen
helyzetben. De ha mondjuk 2-3 napig együtt élnék ve-

lük, esetleg meghívnának vacsorázni, és a házban alud-
nék, akkor sok mindent megtudnék, amit máshogy nem.
De ha nem is laknék velük, csak két órára mennék oda, és
megkérdezném a gyereket, hogy te hol alszol, és ha lát-
nám, hogy hányan alszanak egy szobában, és mikor jön
haza a papa, és hogy ugat-e a kutya, mikor megérkezik...,
mindennek van valami értelme. És ezt soha nem tudnám
meg, ha nem mennék oda. És megkérdezném a mamától,
hogy mi a probléma, és megkérdezném a papától, az egy
másik történet; és ha mondjuk elmegyek sétálni az idő-
sebb fiúval, akkor ő egész biztos másfélét fog mondani.
És végül is, saját magamnak kell megfogalmaznom, hogy
én hogy látom, hogy mi a probléma.

Na most, még egy az ilyen helyzetek etikájáról, ami
most eszembe jutott. Az nagyon fontos, hogy az ember
tudja, kinek dolgozik, ki a kliens. Mert ha én mondjuk
azt hiszem, hogy azoknak dolgozom, akik nekem fizet-
nek, akkor egész más a helyzet, mint ha azt gondolom,
hogy azoknak dolgozom, akiknek a problémájuk van.
Például az én családomban, amikor mindenféle pszicho-
lógiai teszteket akartak csinálni a gyerekeimen, pl. intel-
ligenciateszteket, akkor én ezt nem engedtem meg, mert
mire fogják felhasználni az eredményt? És az, aki "se-
gíteni" akar a fiamnak és a lányomnak, szerintem nem
nekik akar segíteni, hanem valaki másnak fogja odaadni
az eredményeket, mások fognak elhatározni ezt meg azt.
Mindenki azt fogja hinni, hogy az én fiamnak meg lá-
nyomnak nagyon jó lesz, vagy megmondják nekik, hogy
okosak vagy buták, de ezt mind-mind meg lehet előzni
szerintem azzal, hogy azt mondom, kérem szépen, in-
kább nem. Nagyon gyakran arra is rájöttem, hogy a pszi-
choterápia, a segítés nem olyan tudomány, mint a mate-
matika vagy a fizika, hanem inkább olyan, mint a politika
vagy az etika. És tulajdonképpen minden helyzetben két
nagy probléma van. Az egyik, hogyan segítsük egymást
úgy, hogy ne bántsuk egymást, a másik, hogy egyre több
hatalma legyen annak, akit segítünk, és nem arra, hogy
mások fölött legyen hatalma, hanem arra, hogy a saját
életét úgy élje, ahogy akarja. Tehát nem tudományról van
itt szó, hanem politikáról és etikáról.

Hát ennyit mondok, és most mondjátok, hogy
egyetértetek-e. És még annyit akarok mondani, hogy
semmiről nem akarlak meggyőzni benneteket, csak el-
mondom, hogy 30 éves munkálkodás után ez az, amit el-
hiszek magamban, így gondolkozom.

?

ABBAN A SZOBÁBAN, ahol dolgozom, az asztal előtt,
ahol írok, van egy ablak, és az utcán megláttam egy
asszonyt, aki kiabált egy kis három éves gyerekre, aki tőle
kb. 15 méterre állt. A nő ordított, hogy gyere ide, a gyerek
visszaordított, hogy te gyere ide, és ez így ment, és mind
a ketten egyre feldúltabbak voltak. Gondoltam, hogy ki-
megyek, és beszélek a mamával egy kicsit, és ahogy men-
tem, gondoltam, hogy beszéljek vele úgy, hogy ne szégye-
nítsem meg. És persze ilyen, vagy még rosszabb helyze-
tekben az ember soha nem tudja, hogyha vége van, az,
akivel beszéltem, nem szégyelli-e magát, és nem érzi-e
úgy, hogy megszégyenítettem. Ez mindig egy lehetőség,
viszont én úgy akartam beszélni vele, hogy ez minimális

21



legyen. Hát odamentem, és mondtam neki, hogy bocsás-
son meg, de nem tudtam ezt nem hallani és látni, és az
jutott eszembe ott, ahol én ültem, és láttam ezt, hogy ő
olyan nagy, és a gyerek olyan pici. És lehet, hogy ebben a
helyzetben ő, a nagy, meg tudná engedni magának, hogy
odamenjen, és lehet, hogy a kicsi még nem tudja megen-
gedni magának azt, hogy ő jöjjön ide anélkül, hogy való-
ban rettenetesen rosszul érezze magát. Hát így egy kicsit
beszélgettünk, és úgy látszott, hogy nem volt rám nagyon
dühös a nő. Amikor visszamentem, onnan láttam, hogy
odament a kisgyerekhez, felvette a karjába, és elmentek.
Na és ez könnyű eset volt.

Néhányszor az életemben olyan nőkkel kellett dol-
goznom, akik nagyon keményen verték a gyereküket, és
szociális gondozónak kellett beavatkozni a családba. Az
anya azt mondta, hogy nem szeretné ezt tenni, de nem
tudja magát fékezni, és bizonyos helyzetekben kékre-
zöldre veri a gyereket. Persze az első impulzusom az
volt, hogy megszégyenítem, és megmondom neki, hogy
hagyja abba, és soha többé ne csinálja. De azt már tud-
tam, hogy ennek semmi értelme nem lenne, mert minél
rosszabbul érezné magát, annál jobban verné a gyereket.
Egy ilyen paradox szituáció volt. Rájöttem arra, hogy én
minél szeretetteljesebb körülményeket tudok szervezni
az asszonynak, minél több szeretet kapott, annál jobban
tudta szeretni önmagát, és annál kevésbé verte a gyere-
ket. A paradox az volt, hogy általában az ember gyűlö-
letet érez azok iránt, akik gyereket vernek, de ha az em-
ber ezt a gyűlöletet kifejezi, akkor ahogy a másik ismét
egyedül lesz a gyerekkel, annál jobban fogja verni. Tehát
ha tovább megyünk, az derül ki, hogy ahogy velem bán-
tak, úgy bánok önmagammal és azokkal, akik a legkö-
zelebb állnak hozzám, tehát a szeretteimmel. Tehát azok,
akik a gyerekeiket bántják, önmagukat is bántják, mert
amikor gyerekek voltak, őket is bántották. Na most, hogy
énvelem ki mit tett a múltban, azon nem tudok változ-
tatni. Hogy mit teszek azokkal, akik a legközelebb állnak
hozzám, azon sem tudok változtatni. Az egyetlen dolog,
amin tudok változtatni, hogy én hogy bánok magammal.
És ha ilyen embereknek akarunk segíteni, akkor arra kell
nagyon odafigyelni, hogy beszélek önmagammal, milyen
hülyének és marhának hívom önmagamat, amikor gon-
dolkodom magamról.

Amikor egy anya, aki otthagyja a csecsemőjét majd-
nem meghalni azért, hogy férfiakkal érezze jól magát, ak-
kor szerintem ő nem élvezi magát, hanem rettenetesen
érzi magát, és nagyon rossz a viszonya önmagával. És
persze akkor meg kell menteni, meg kell védeni a gyere-
ket. De hosszú távon inkább egy olyan embert kellene ta-
lálni, akinek ez a nő szimpatikus. Mert csak úgy tudja ez a
nő megszeretni önmagát, ha valaki szereti őt. Nem mon-
dom, hogy könnyű találni ilyet, de erre kell törekedni.

Csak arra kell vigyázni, hogy ne olyan dolgokkal se-
gítsük az embereket, ami nekik még nem jutott eszükbe.
Például a fiam egyszer azt mondta, az a baj az iskolá-
val, hogy nagyon sok feleletet adnak olyan kérdésekre,
amiket ő fel sem tett, de azokra, amiket kérdezett, nem
volt felelet. Az egész iskola jobb lenne, ha odafigyelnénk
arra, hogy mi érdekli a gyerekeket. Azt hiszem, a nagy
baj ott keletkezik... két nagy baj van. Az egyik az, amikor
a szülők vagy a tanítók azt mondják, hogy ne arra figyelj,

mert erre kell figyelni, akkor már arra tanítjuk a gyere-
keket, hogy ne legyenek őszinték és ne legyenek önma-
guk. Ha odafigyelnénk arra, hogy mire figyelnek a gye-
rekek, és nem mondanánk nekik, hogy mire kell figyel-
niük, és bátorítanánk őket, és megengednénk nekik, és
abban segítenénk, hogy egyre több olyan dolgot adnánk
nekik, ami érdekli őket, akkor szerintem a gyerekek úgy
nőnének fel, hogy önmaguk maradnának. Nagyon gyak-
ran, amikor felnőttekkel dolgozom, oda kell visszamenni,
és azt kell mondani nekik, hogy figyeljék meg, merre irá-
nyul a figyelmük, ha nem irányítják. És amikor az ember
már felnőtt, nagyon nehéz rájönni, hogy ki is lennék ak-
kor, ha nem árultam volna el magam azért, mert mások
azt mondták, hogy nem így kell, vagy nem erre kell fi-
gyelni. Emlékezzetek vissza, amikor gyerekek voltatok,
hogy volt egy olyan pont, ami előtt amit csak gondolta-
tok, kimondtátok. Ha figyeltek a gyerekekre, mindent ki-
mondanak, egy 2-3 éves gyerek mindent elmond. Az a
pillanat, amikor valamit mondani akartam, de meggon-
doltam, és nem mondtam, az a kezdete minden fájdalom-
nak. Azok, akik terápiába jönnek, oda akarnak vissza-
menni, és azt próbálják meg, hogyan lehetne az, hogy egy
embernek (aki éppen én vagyok), mindent elmondhas-
sanak. A saját fájdalmunkra nem akarunk emlékezni, in-
kább másoknak okozunk fájdalmat. Ez nagyon szomorú
dolog, és nem tudom, mi a kiút, de ilyenkor kimondják,
amire csak gondolnak, mint mikor még gyerekek voltak,
még mielőtt rájöttek arra, hogy nem szabad mindent ki-
mondani. Ez egy rettenetes dolog arra rájönni, hogy az a
gyerek, aki éppen mondana valamit, de nem teszi, már
rájött, hogy az a felnőtt nem akarja tudni, vagy mérges
lenne vagy megszégyenítené, ha elmondaná amit akar.
Nagyon hamar megtanulják a gyerekek, hogy jobb, ha
nem szólnak semmit.

A kérdés az volt, hogy az viszont paradox helyzet,
hogy ha mindent kimondok, az olyan konfliktusokat
generálhat, amit aztán nem tudok kezelni, és ilyenkor
mit lehet csinálni? Paracelsus kb. 600 évvel ezelőtt azt
mondta, hogy ha igen van az ember szívében, mondjon
igent még akkor is, ha az gonosz, és ha nem van az em-
ber szívében, akkor mondjon nemet még akkor is, ha az
gonosz, mert csak így tudja az ember megmutatni magát,
így tud láthatóvá válni. Tehát aki nem mondja meg, hogy
mi van benne, az láthatatlan. Ez a Láthatatlan Ember.

Na, most mondhatjuk, hogy jó, én nem leszek láthatat-
lan, de abban a pillanatban, amikor mások látnak, le akar-
nak lőni, tehát akkor cél vagyok. Tulajdonképpen egy má-
sik helyzet is van, mert amikor én elmondom, hogy ki
vagyok és megmutatom magam, csak akkor lehet sze-
retni is engem. Mert ha nem mutatom meg magam, ak-
kor senki nem tud szeretni sem. Ilyenkor lehet, hogy azt
mondják, hogy engem szeretnek, de én mélyen magam-
ban tudom, hogy valójában azt szeretik, akinek ők szeret-
nének, hogy legyek. És ilyenkor azért kell csendben ma-
radnom, nehogy rájöjjenek arra, hogy én nem az vagyok,
akit ők szeretnek. De akkor miért legyek ott? Azért, hogy
ők azt higgyék, hogy szeretnek? De nem szeretnek, vagy
az nem én vagyok. És ha ezt a szerepet eljátsszuk, akkor
az színház, és az ember rettenetesen egyedül érzi magát,
mert mindig színpadon érzi magát. És hogy kerülhetne le
onnan? Kivel beszélgethetne önmagaként? És elmondják,
hogy milyen rossz mindig színpadon lenni.

22



Ha az fontos nekem, hogy valóban engem szeressenek,
akkor el kell határozni, hogy megmutatom magam, és ab-
ban a pillanatban meg fogom tudni, hogy ki valóban a
barátom, és ki nem. Mert az, akinek ez konfliktust okoz
olyan irányban, hogy mérges lesz rám, vagy nem hisz ne-
kem, vagy nem vesz komolyan, akkor tudhatom, hogy ő
nem a barátom. Én inkább élek úgy, hogy nincsenek ba-
rátaim, minthogy húsz ember mondja azt, hogy a bará-
tom, és közben egyedül érezzem magam. Tehát leggyor-
sabban úgy tudja meg az ember, hogy ki szereti valóban
és ki nem, hogy őszinte és spontán. Csak úgy lehet az
ember őszinte, ha spontán. Szerintem akármennyi konf-
liktust is okoz, hogy az ember őszinte és spontán, akkor
is megéri. Mindig el lehet futni... Én például olyan em-
ber vagyok, hogy elfutok, ha ezt nem lehet csinálni. Ti-
zenhat éves voltam, amikor itt hagytam Magyarországot,
az utóbbi 25 évben nincs főnököm és nincs beosztottam,
saját magam ura vagyok, egy kezemen meg tudom szá-
molni, hány barátom van, mert abba bele lehet halni, ha
az embernek színházat kell játszani. Az tele van stresszel.
Selye János nagyon tömören megmondta, hogy ilyenkor
az ember vagy verekszik vagy elmenekül vagy védelmet
kér, különben beteg lesz. Ha nem tudsz elszaladni, ve-
szekedni, ha nincs, aki megvédene, akkor megbetegszel,
és meghalsz. Ezt komolyan kell venni.

?

HÁROM ÉVVEL EZELŐTT az ENSZ meghívott Szaraje-
vóba. Akkor nem volt repülőforgalom, így egy óriási ka-
tonai géppel vittek be. Az volt a dolgom, hogy megláto-
gassam azokat a helyeket, ahol a háború alatt traumatizá-
lódott gyerekekkel foglalkoztak, és beszélgessek a pszi-
chiáterekkel, pszichológusokkal és szociális munkások-
kal, akik ezekkel a gyerekekkel foglalkoztak. Én tíz na-
pot töltöttem ott, és sokat hallgattam, sokat néztem és
egy keveset beszéltem, aztán írnom kellett egy ajánlást.
Azt ajánlottam, hogy hagyják a gyerekeket békén, mert
tulajdonképpen a gyerekek nem voltak traumatizáltak, a
háború három éve még jót is tett nekik, mert nem kellett
iskolába járniuk. Ami valóban traumatizálta a gyerekeket
énszerintem, az az iskola volt.

Rettenetes, hogy emberek mit tettek emberekkel. Sza-
rajevó olyan hely volt, hogy minden éjjel rémálmaim
voltak, nagyon megrendített, amit ott láttam, ott voltak
a nyomai a kegyetlenkedésnek. Rettenetes, mert ha ott
megtörtént, akkor itt is megtörténhet, és akárhol a vilá-
gon megtörténhet, hogy ennyire tudjuk utálni egymást.
És kik azok, akik nem tudnak kreálni, csak rombolni tud-
nak? Ha az ember nem tud építeni, akkor rombol.

Mikor én itt iskolába jártam (1956-ban, gimnázium kö-
zepén mentem ki nyugatra, tehát 8 elemi és 2 és fél
év gimnázium volt, amit itt jártam), az nem volt olyan
jó, mert rettenetes sok mindent kellett csinálni, amit
nem akartam, és elég gyakran megszégyenítettek, amikor
rosszul emlékeztem valamire, vagy nem tudtam valamit.
De Boszniában és a környékén a horvátok iskolái, azok
még sokkal rosszabbak olyan szempontból, hogy rette-
netesen megszégyenítik azokat, akik nem csinálják, amit
kellene. És ha meg kell csinálni, amit más mond még ak-
kor is, ha az az ember hülye, csak azért, mert hatalma van
fölöttem, az olyan megszégyenítő dolog, hogy az ember

elveszti a perspektíváját. Van egy olyan pszichológiai tör-
vény, ami úgy megy, hogy ha megszégyenítenek, akkor
bosszút akarok állni. Dolgoztam egy férfival, akinek volt
egy kis fekete könyve, amiben mindenkinek a neve és a
címe benne volt, aki őt valaha is megszégyenítette. És ez
az első osztályos tanítónőjével kezdődött. Annak a mos-
tani címe benne volt, a neve, és hogy mit fog vele csinálni.
Ha egy egész nép bosszút akar állni azokon, akik éveken
keresztül megszégyenítették, akkor el tudjátok képzelni,
milyen lesz ott... ember embert fog ölni, és olyan gyűlö-
lettel teli dolgokat fognak csinálni, mint például Szara-
jevó kellős közepén egy gyönyörű épülettel, ami valaha
könyvtár volt, és most üres, kiégett, egy rom.

Tehát azt mondtam, hogy hagyják békén a gyerekeket,
de miért nem változtatják meg az egész iskolai rendszert
az első elemitől a gimnázium végéig? Hát persze csak ne-
vettek rajtam, azt mondták, hogy ahhoz nekik nincs ha-
talmuk, azt nem lehet megtenni. Sajnos, ha a háborúnak
vége lesz és minden normális lesz, akkor megint kínozni
fogják a gyerekeket. Na most, ha a gyerekeket kínozzák,
ők is kínozni fogják a gyerekeiket. Mert hogy van az,
hogy elfelejtjük, amit velünk tettek, miért csináljuk má-
sokkal, amiről tudjuk, hogy nekünk nem volt jó? Minden
tanár tudja, hogy milyen rohadt volt iskolába járni, és ak-
kor miért csinálják ők is azt? Most már a traumatanból
tudjuk, hogy akik traumatizálva vannak, azok átállnak
azoknak az oldalára, akiknek hatalmuk van, és ez arra jó,
hogy elfelejtsük a saját fájdalmainkat. Tehát az azonosítás
azokkal van, akik minket bántanak, és mire felnövünk,
bántunk, mert már nincs intuíciónk, nem érezzük, hogy
milyen érzéseket keltünk azokban, akiket bántunk, mert
azt csak úgy tudnánk megérezni, ha emlékeznénk a saját
fájdalmunkra. De a saját fájdalmunkra nem akarunk em-
lékezni, inkább másoknak okozunk fájdalmat. Ez nagyon
szomorú dolog, és nem tudom, mi a kiút, de ilyesmiről
beszélgetni kell.

Na, Kanadában sincs szabadság, ott is megvan, hogy
kell beszélni, mit kell csinálni, például a pszichológusok-
nak van egy etikai kódexe, amiben azt mondják, hogy
minden órán jegyzeteket kell csinálnom. Hát én nem ve-
zetek jegyzeteket, egy szót sem írok le abból, hogy ki mit
mond nekem, mert az sokkal fontosabb nekem, hogy azt
mondhassam annak, akivel dolgozom, hogy amit mond,
az kettőnk között marad. Különben törvényileg elvehe-
tik tőlem, amit írok, és akkor már nem tudom kontrol-
lálni, így inkább nem írok le semmit. Szóval a szabadsá-
gért való harcnak soha nincs vége, még akkor sem, ha az
ember elmenekül. Mindig menekülni kell. Gondoltam, ha
pszichológus nem lehetek, akkor majd taxit vezetek, és a
taxiban úgy lehet beszélgetni, ahogy én akarok.

Segíthet-e szerinted az, aki nincs megbékélve önmagá-
val, aki nem fogadja el saját magát?

Hát ha én nem tudom elfogadni saját magam, akkor
téged sem tudlak elfogadni, tehát nem tud. Ez nem je-
lenti azt, hogy a segítőnek olyan „reneszánsz” embernek
kell lenni, és hogy nagyon boldognak kell lenni. Mert az
is igaz, hogy aki egy jó segítő, az a pokolban is volt és a
mennyországban is. A jó segítőnek ismernie kell önma-
gát, és ismernie kell az érzéseit, és a múltban sokat kel-
lett szenvedjen már, mert ha nem szenvedtem volna, ak-
kor nem tudnék szimpatizálni azokkal, akik szenvednek.

23



De ha éppen most szenvedek, ha csak a fejem fájna, ak-
kor nem tudnék rád odafigyelni. Minél többet szenvedek
most, annál kevésbé tudok másoknak segíteni.

Még egy gondolatot érdemes elmondani. Vannak pszi-
chológusok, akik börtönben dolgoznak, nem azért, mert
bebörtönözték őket, hanem mert börtönpszichológusok.
Ha olyan emberekkel kellene dolgoznom, akik tudják,
hogy életük végéig börtönben lesznek, akkor másképp
lennék pszichológus, mintha olyan emberekkel dolgoz-
nék, akik úgynevezett szabadok. Sajnos annak ellenére,
hogy úgy néz ki, mintha ti szabadok lennétek, lehet, hogy
egy láthatatlan börtönben éltek, és én is. Na most, az na-
gyon fontos, hogy ez ellen fellázadjunk, hogy ne dolgoz-
zunk úgy, ahogy a börtönpszichológusok dolgoznak. Ha
én lennék börtönben, és ti segíteni akarnátok, akkor akár-
milyen orvosságot adnátok, én bevenném. Mert itt va-
gyok a börtönben, unatkozom, ha van Prozac, én beve-
szem, bármi van, én megpróbálom. Viszont ha szabad
vagyok és valami problémám van, azt szeretném, hogy
valaki úgy segítsen nekem, hogy tisztelje a szabadságo-
mat. És bátorítson engem arra, hogy úgy válasszak min-
den pillanatban, ahogy nekem jó, nem pedig ahogy neki
jó, vagy ahogy kell, vagy ahogy mások szeretnék, hogy
válasszak. Tehát amikor azt mondtam, hogy tudjuk egy-
mást bátorítani, akkor éppen erre gondoltam: arra báto-
rítsuk egymást, és azt lássuk meg, hogy minden pillanat
egy kritikus pillanat, minden pillanatban megváltoztat-
hatjuk az életünket. Nincs olyan pillanat, ami nem egy
krízis. Általában úgy gondoljuk, hogy vannak krízisek, és
vannak „nem-krízisek”. Azzal a gondolattal akarok elbú-
csúzni, hogy minden pillanat egy krízis. Viszontlátásra!

24


