                                 PLATÓN

                         SZÓKRATÉSZ VÉDŐBESZÉDE

   I. Hogyan hatott rátok, athéni férfiak, vádlóim beszéde, nem tudom; én

bizony magam is kis híján belefeledkeztem, olyan meggyőzően beszéltek.

Ámbár igazat úgyszólván semmit nem mondtak. Sok hazugságuk közül leginkább

egyet csodáltam: azt, amelyben kijelentették, hogy óvakodnotok kell,

nehogy rászedjelek, minthogy félelmes szónok vagyok. Nem szégyelték, hogy

nyomban tettel cáfolok rájuk, miután egyáltalán nem mutatkozom félelmes

szónoknak; ez volt, gondolom, a legnagyobb szégyentelenségük; hacsak nem

azt nevezik ők félelmes szónoknak, aki igazat mond. Mert, ha igen, akkor

elismerem: szónok vagyok, bár nem olyan, amilyennek ők elképzelik. Mert

ők, mint mondom, alig mondtak valami igazat vagy éppen semmit sem; tőlem

viszont a tiszta igazságot fogjátok hallani. De bizony Zeuszra, athéni

férfiak, nem ékesszavú, szólamokkal és cifra kifejezésekkel földíszített

beszédeket, mint amilyeneket amazok mondanak, hanem az éppen kínálkozó

szavakból álló, keresetlen beszédet. Mert hiszem, hogy mind igaz, amit

mondok és senki közületek tőlem mást ne várjon: mert hiszen nem is

illenék, férfiak, hogy ebben az életkorban úgy lépjek elétek, mint valami

beszédeket előre mintázgató ifjonc.. De éppen ezért kérve kérlek, athéni

férfiak; ha azt hallanátok, hogy ugyanolyan szavakkal védekezem, mint

amilyenekkel a piacon, a pénzváltók asztalainál - ahol sokatok hallgatott

már engem - vagy másutt szoktam beszélni, ne csodákozzatok, ne is

zajongjatok miatta. Mert így áll a dolog: most állok először törvényszék

előtt, több mint hetvenesztendős koromban, és szörnyen idegen számomra az

itt szokásos beszédmód. Így hát, mint ahogy, ha történetesen valóban

idegen volnék, megengednétek, hogy azon a nyelven és azon a módon szóljak,

amelyen nevelkedtem, éppenúgy most is azzal a jogos, legalábbis nekem

jogosnak tűnő, kéréssel fordulok hozzátok, hogy adjatok engedélyt saját

beszédmodoromra - lehet, hogy ez úgy rosszabb lesz, de lehet, hogy jobb;

ám csak azt kell vizsgálnotok, arra kell fordítanotok figyelmeteket, vajon

igazat mondok-e, vagy nem: a bírónak ugyanis ez az erénye, a szónoké pedig

az igazmondás.

   II. Először is, athéni férfiak, a korábbi hazug vádak és a korábbi vádlók

ellen kötelességem védekezni és csak azután a későbbi vádak és a későbbi

vádlók ellen. Mert sok vádlóm lépett már elétek, és már régóta, sok éven

keresztül vádaskodtak és nem mondtak semmi igazat, s tőlük jobban félek,

mint Anütosztól és társaitól, ámbár ezek is félelmetesek. De amazok még

félelmesebbek, férfiak, akik majdnem mindnyájatokat már gyermekkorotokban

elővettek és meggyőztek, és hamis vádakkal vádoltak engem, hogy "él egy

bizonyos Szókratész bölcs férfiú, aki az égi jelenségeket vizsgálgatja,

fölkutat minden földalatti titkot és a silányabb ügyet jónak tudja

feltűntetni." Ezek, athéni férfiak, akik ilyen híremet hintették el, ezek

az én igazán félelmetes vádolóim. Mert hallgatóik azt gondolhatják, hogy

aki ilyesmiket kutat, istenekben sem hisz. Azután meg ezek a vádlóim sokan

is vannak és hosszú idő óta vádolgatnak már, méghozzá abban a korban

szóltak hozzátok, amelyben a legkönnyebben hittetek nekik, mert gyermekek

voltatok, vagy néhányan talán serdülők - és azok teljességgel a hátam

mögött vádaskodtak, míg védelmezőm egy sem akadt. A legkülönösebb pedig

az, hogy még csak a nevüket sem tudhatom, vagy mondhatom meg, kivéve, ha

valamelyikük történetesen vígjátékíró. De ahányan csak irígy rágalmaikkal

meggyőztetek benneteket, vagy akik maguk meggyőztetvén másokat győztek

meg, ezek mindannyian teljesen hozzáférhetetlenek. Mert egyiküket sem

idézhetem ide, nem cáfolhatom meg itt, hanem egyszerűen mintegy

árnyékokkal harcolva kell védekeznem és cáfolgatnom, anélkül, hogy valaki

is válaszolna. Higgyétek el tehát, amit mondtam, hogy kétféle vádlóm van:

mások az újonnan vádaskodók és megint mások a régiek, akikről beszéltem,

és lássátok be, hogy először az utóbbiak ellen kell védekeznem. Hiszen ti

is előbb a régebbiek vádjait hallgattátok, méghozzá sokkal inkább, mint a

későbbiekét. Legyen hát: védenem kell magamat, athéni férfiak, és meg kell

kísérelnem kiirtani belőletek, méghozzá ilyen rövid idő alatt, azt a

rágalmat, mely oly hosszú ideig élt bennetek. Szeretném, ha ez sikerülne -

föltéve, hogy nektek is, nekem is valamivel jobb így - és szeretném, ha

elérnék valamit a védekezésemmel. Hanem, úgy vélem, ez nehéz lesz, és

egyáltalán nem kerüli el a figyelmemet, hogy mennyire nehéz. És mégis -

forduljon úgy a dolog, ahogyan az istennek tetszik: engedelmeskednem kell

a törvénynek és védekeznem kell. 

   III. Kezdjük tehát a legelején, mi is az a vád, amelyből ellenem a rágalom

keletkezett és amelyben bízva Melétosz is megírta ellenem ezt a vádiratot.

Lássuk hát, mit beszéltek rágalmazóim, midőn rágalmaztak. Tekintsük úgy,

mintha csak valóságos vádlók esküvel megerősített vádiratát olvasnók föl:

"Vétkezik Szókratész és áthágja a törvényt, mert földalatti dolgokat és

égi jelenségeket kutat, a silány ügyet jónak tűnteti föl és másokat is

erre tanít." Ilyenformán hangzik. Ilyesmit láttatok magatok is

Arisztophanész vígjátékában. Ott valami Szókratészt léptetnek föl, aki azt

mondogatja, hogy a levegőben sétál és sok más butaságot is összelocsog,

amiből én éppenséggel semmit sem értek. Ezt pedig nem azért mondom, mintha

lenézném az ilyenfajta tudományt, ha valaki ilyen tekintetben valóban

bölcs; - nehogy Melétosz még ezért is perbefogjon! - hanem azért, athéni

férfiak, mert semmi közöm sincs az egészhez. Sokatokat hívhatom erre

tanúul és azt óhajtom: világosítsátok föl egymást és mondjátok el, ahányan

csak engem beszélgetni hallottatok - márpedig sokan vannak köztetek

ilyenek - mondjátok hát el egymásnak, vajon hallott-e valaha is

valamelyiktek engem ilyesmiről, akár sokat, akár keveset beszélgetni.

Ebből aztán fölismerhetitek, hogy ilyen a többi dolog is, amit rólam a

sokaság állít.

   IV. Tehát sem ebből nem igaz semmi, sem az nem igaz, amit némelyektől

hallhattatok, hogy emberek nevelésére vállalkozom és ezzel pénzt keresek.

Ámbár azt is szépnek tartom, ha valaki ért az emberek neveléséhez, mint a

leontíno-i Gorgiász, a keoszi Prodíkosz és az éliszi Hippiász. Ezek

mindegyike ért hozzá, férfiak; városról városra járnak és ráveszik az

ifjakat, akik pedig saját polgártársaik közül ingyen lehetnek együtt

azzal, akivel csak akarnak, hogy amazok társaságát hagyják el, őhozzájuk

csatlakozzanak, fizessenek nekik érte és még hálát is érezzenek irántuk.

Egyébként nálunk is él mégegy ilyen ember, egy paroszi bölcs, akiről

megtudtam, hogy itt tartózkodik. Véletlenül találkoztam ugyanis

valakivel, aki egymaga többet fizetett már a szofistáknak, mint a többiek

együttvéve: Kalliásszal, Hippónikosz fiával. Ezt azután megkérdeztem, mert

van neki két fia: Kalliász - így szóltam hozzá - ha a két fiad csikónak

vagy borjúnak született volna, úgye valami felügyelőt kellene melléjük

keresnünk és felfogadnunk, aki széppé és jóvá tenné őket, a hozzájuk illő

erényekben? Ez pedig vagy a lóidomítók, vagy a gazdálkodók közül kerülne.

Most azonban, minthogy a fiaid emberek, milyen felügyelőt szándékozol

fogadni melléjük? Ki ért a hozzájuk illő erényekhez, az emberi és polgári

erényekhez? Gondolom, megfontoltad már ezt, hiszen fiaid vannak. Van-e már

valakid - kérdeztem - vagy nincs? "Van bizony" - felelte. - Kicsoda? -

szóltam - hová való és mennyiért tanít? "Euénosz" - válaszolta - "paroszi

ember, Szókratészom, és öt mináért." Én pedig magasztaltam Euénoszt, ha

valóban ért ehhez a mesterséghez és ilyen mértéktartással tanít. Hiszen

magam is dicsekedném és büszkélkedném vele, ha értenék ehhez; csakhogy nem

értek hozzá, athéni férfiak.

   V. De talán valaki közületek ezt az ellenvetést tehetné: "Dehát,

Szókratész, mi is ez a te ügyed? Hogyan keletkeztek rólad e rágalmak?

Hiszen ha semmi egyebet nem míveltél volna, mint mások, ha nem cselekedtél

volna mást, mint a sokaság, bizonyára nem támadt volna felőled ez a hír és

beszéd. Mondd meg hát, mi az okuk, nehogy elhamarkodottan ítéljünk

feletted." Úgy látom, igaza van annak, aki ezt kérdezi, és meg is kisérlem

kifejteni nektek, mi hozta rám azt az elnevezést és rágalmat. Halljátok

hát! Lehet, hogy akad majd közületek, aki azt hiszi, tréfálok; de tudjátok

meg: a tiszta igazságot mondom. Én ugyanis, athéni férfiak, nem más miatt,

hanem bizonyos bölcsesség miatt jutottam ahhoz a névhez. És miféle

bölcsesség miatt? Bizonyosan valami emberi bölcsesség miatt, mert valóban

úgy lehet, hogy ebben a tekintetben bölcs vagyok. Azok ellenben, akiket az

imént említettem, valami az emberinél magasabb bölcsesség birtokosai, vagy

ha nem, nem tudom, mit mondjak. Mert én ahhoz nem értek, és aki azt

állítja, hogy értek, az hazudik és azért mondja, hogy rágalmazzon. És

most, athéni férfiak, kérlek, ne zajongjatok, ha valami nagyot találnék

mondani. Mert nem enyém a szó, amit most mondanék, hanem aki elég hitelt

érdemel előttetek, olyanvalakire hivatkozom. Az én bölcsességemre

vonatkozóan ugyanis, hogy van-e és milyen, tanúul a delphoi-i istent

állítom elétek. Khairephónt úgye ismeritek? Ő nekem gyermekkori barátom és

közületek is a legtöbbnek barátja, veletek menekült ő is ama futás idején,

és veletek együtt tért haza. Azt is tudjátok, milyen volt Khairephón,

milyen buzgó mindabban, amibe csak belefogott. Többek között egyszer

Delphoiba is elment és ilyen jóslatot mert kérni - de, amint kérlek, 

ne zajongjatok, férfiak - azt kérdezte ugyanis, van-e ember, aki nálam

bölcsebb. A Pűthia pedig azt a választ adta, hogy nálam senki sem

bölcsebb. Erről az ő itt jelenlevő testvére tanúskodik előttetek, mert 

ő maga már halott.

   VI. Figyeljetek mármost, miért mondom el mindezt: mert föl akarlak

világosítani benneteket, honnan eredt ellenem a rágalom. Mikor ugyanis én

ezt meghallottam, a következőképen elmélkedtem: Mit is mond az isten,

vajon mire céloz? Mert annyi bizonyos: én magam egyáltalán nem tudok róla,

hogy akár nagyon, akár csak valamennyire is, bölcs volnék. Mit akarhat

tehát mondani, mikor kijelenti, hogy én vagyok a legbölcsebb? Mert csak

nem hazudik; hiszen neki ezt az isteni törvény nem is engedi. Hosszú ideig

bizonytalanságban voltam afelől, mit akar mondani, végre nagynehezen a

következő utat találtam, hogy szava jelentését kutathassam. Elmentem

egyikéhez azoknak az embereknek, akik bölcs hírében állanak, hogy ha

valahol, hát nála megcáfoljam a kinyilatkoztatást és bebizonyítsam a

jósszónak, hogy "íme, ez bölcsebb nálam, te pedig azt mondtad, hogy én

vagyok a legbölcsebb". Jól megvizsgáltam ezt az embert - a nevét nem

szükséges említenem, elég az, athéni férfiak, hogy egyike volt az

államférfiaknak, akiknél én vizsgálódva így jártam - társalogtam vele és

úgy láttam, hogy ezt az embert bölcsnek találja ugyan sok más ember,

leginkább pedig ő maga, valójában azonban nem az. Azután megkíséreltem

neki is bebizonyítani, hogy bár bölcsnek véli magát, mégsem az. Így aztán

ellenségemmé vált ő is és még sok más is, aki jelen volt. Elmenet azután

számot vetve magammal, úgy találtam, hogy ennél az embernél bizony

bölcsebb vagyok. Mert valószínű ugyan, hogy egyikünk sem tud semmi szépet

és jót, csakhogy ő azt véli, hogy tud, noha nem tud, én viszont mint ahogy

nem tudok, nem is vélem azt, hogy tudok. Úgylátszik hát, hogy én evvel a

kicsiséggel mégiscsak bölcsebb vagyok nála, hogy amit nem tudok, arról nem

is vélem, hogy tudom. Azután egy másikat kerestem fel, egyikét azoknak,

akiket amannál is bölcsebbnek tartottak, és teljességgel ugyanazt

tapasztaltam. És így aztán ez is, meg sok más ember is ellenségemmé vált.

   VII. Ezután mármost sorban mentem tovább mindegyikhez, érezve, félve,

bánva, hogy ellenségeket szerzek - és mégis elkerülhetetlennek tartottam,

hogy ne az isten kijelentését becsüljem a legtöbbre: a jóslat jelentésének

vizsgálása érdekében el kellett tehát mennem mindenkihez, aki valamely

tudás hírében állott. És, a kutyára, athéni férfiak - hiszen az igazságot

kell mondanom előttetek - ilyesmit tapasztaltam: azokról, akik a legjobb

hírben álltak, az isten szava értelmében vizsgálódva úgy láttam, hogy

bölcsesség dolgában csaknem a legfogyatékosabbak; mások viszont, akikről

pedig azt tartották, hogy értéktelenebbek, a józan belátásra

rátermettebbnek látszottak. Most pedig fel kell előttetek tárnom

bolyongásom történetét: miféle munkákat végeztem el, csak azért, hogy

megcáfolatlan maradjon a kinyilatkoztatás. Az államférfiak után a költőket

kerestem föl, a tragédia- és dithygrambus-költőket meg a többieket, hogy

ott tettenérhessem magam, mennyivel tudatlanabb vagyok náluk. Elővettem

tehát azokat a költeményeiket, amelyekre, úgy láttam, a legtöbb gondot

fordították és apróra kikérdeztem őket, hogyan értették, amit mondtak,

hogy egyszersmint tanuljak is tőlük valamit. Szégyellem megmondani nektek,

férfiak, az igazat; de mégis ki kell mondanom. Úgyszólván mindenki, aki

jelen volt, náluk okosabban tudott hozzászólni ahhoz, amit ők maguk

szereztek. Egyszóval megtudtam a költőkről is, hogy nem bölcsesség folytán

költik, amit költenek, hanem valami természeti adottságnál fogva, bizonyos

ihletettségben, mint a jövendőmondók és jósok; mert ezek is sok szépet

beszélnek, de semmit sem tudnak arról, amiről beszélnek. Valami ehhez

hasonló történik, úgy láttam, a költőkkel is. Ugyanakkor azt is

észrevettem, hogy ők költészetük miatt azt képzelik: más dolgokban is ők a

legbölcsebbek, amelyekben pedig nem azok. Eltávoztam tehát tőlük és úgy

éreztem: őket is éppen avval múlom felül, amivel az államférfiakat.

   VIII. Végülis a kézmíveseket látogattam meg. Magamról ugyanis tudtam, 

hogy úgyszólván semmit sem tudok, róluk pedig már előbb is gondoltam, hogy

olyannak találom őket, mint akik sok szép dologhoz értenek. Ebben azután

nem is csalódtam, mert értettek olyasmikhez, amikhez én nem - és ennyiben

bölcsebbek is voltak nálam. Csakhogy, athéni férfiak, úgy találtam, hogy

ugyanaz a hibájuk a jó kézmíveseknek is, ami a költőknek: mindegyik, aki a

maga mesterségét jól végezte, azt képzelte, hogy minden más dologban is ő

a legbölcsebb, és bizony ez a hibájuk eltakarta a bölcsességet is; így

azután a jósszó nevében megkérdeztem magamtól: vajon azt választanám-e,

hogy olyan maradjak, amilyen vagyok: csöppet sem bölcs az ő bölcsességük,

de nem is tudatlan az ő tudatlanságuk szerint, vagy mindkét tulajdonságuk

meglegyen bennem is. És azt feleltem magamnak és a jósszónak, hogy jobb

nekem, ha olyan maradok, amilyen vagyok.

   IX. E vizsgálódások következtében, athéni férfiak, sok gyűlölség

keletkezett ellenem, méghozzá a legterhesebb és legsúlyosabb gyűlölségek.

Annyira, hogy sok a rágalom is származott belőlük és ezért adták nekem a

"bölcs" nevet is. Mert a jelenlévők mindannyiszor azt hiszik, hogy én

magam bölcs vagyok mindabban, amiben másokat cáfolgatok. De alighanem úgy

áll a dolog, férfiak, hogy valójában egyedül az isten bölcs és evvel a

jósigével azt mondta, hogy az emberi bölcsesség keveset, vagy éppenséggel

semmit sem ér, és kitűnik az is, hogy nem Szókratészt értette, csak

felhasználta az én nevemet, például állítva engem, mintha csak ezt

mondaná: "Az közületek a legbölcsebb, emberek, aki, mint Szókratész,

felismerte, hogy bölcsesség tekintetében valójában semmit sem ér. Ezért

megyek el még most is mindenüvé, ezt kutatom és vizsgálom az isten

kijelentése értelmében, ha valakit akár a városbeliek, akár az idegenek

közül bölcsnek gondolok; ha azután úgy látom, hogy nem az, akkor az isten

oldalára állok és kimutatom, hogy nem bölcs. És emiatt az elfoglaltságom

miatt nem jutott időm sem a város ügyeivel, sem házi ügyeimmel

említésreméltó módon törődnöm, hanem ezerszeres szegénységben élek az

isten szolgálata miatt.

   X. Ezenkívül az ifjak is önként csatlakoznak hozzám, azok, akiknek a

legtöbb ráérő idejük van, a leggazdagabbak gyermekei; szeretik hallgatni,

amint az embereket vizsgálgatom; azután ők maguk is gyakran utánoznak

engem és megkísérelnek másokat is megvizsgálni; és azután, gondolom,

találnak is nagy bőségben olyan embert, aki azt hiszi magáról, hogy tud

valamit, pedig csak nagyon keveset vagy semmit sem tud. Az általuk

megvizsgáltak pedig nem rájuk haragszanak meg, hanem énrám, és azt

mondják, hogy "van egy bizonyos nagyon utálatos Szókratész és megrontja az

ifjúságot." Ha pedig valaki megkérdi tőlük, milyen cselekedettel és milyen

tanítással teszi ezt, semmit sem tudnak felelni, mert hiszen nem tudják;

de hogy el ne árulják zavarukat, azokat a minden bölcselkedővel szemben

kéznél lévő dolgokat emlegetik: az égi jelenségeket meg a földalatti

dolgokat, az istentagadást, a silány ügy jobbnak való feltűntetését. Mert

az igazat, gondolom, nem szívesen mondanák meg, azt tudniillik, hogy

kiderült róluk: megjátsszák, hogy tudnak valamit, de nem tudnak semmit.

Minthogy pedig ezek, úgy tartom, becsvágyóak és ingerültek, sokan vannak

és együvé sorakozva meggyőző hévvel beszélnek rólam, sikerült és sikerül

is teletölteniök a fületeket heves rágalmaikkal. Közülük lépett föl

ellenem Melétosz is, Anütosz is, Lükón is. Melétosz a költőkért haragszik

rám, Anütosz a kézmívesekért és államférfiakért, Lükón a szónokokért. Így

hát, mint ahogy már kezdetben mondtam, csodálkoznám, ha ilyen rövid idő

alatt ki tudnám belőletek irtani azt az oly nagyra nőtt rágalmat. Íme az

igazság, athéni férfiak, kimondtam előttetek, anélkül, hogy akármit is

eltitkoltam vagy elrejtettem volna. Pedig majdnem biztosan tudom, hogy

éppen evvel magamra haragítalak. Ez viszont megint csak bizonyítéka annak,

hogy igazat mondok, hogy valóban ezen alapul az ellenem szóló rágalom, és

hogy ezek az okai. És akár most, akár máskor vizsgáljátok mindezt, így

fogjátok találni.

   XI. Azzal szemben, amivel régi vádlóim vádoltak, legyen elég előttetek

ennyi védelem. Melétosszal, a derék és államát szerető Melétosszal, mint ő

nevezi magát, és a későbbiekkel szemben kísérelem meg ezekután a

védekezést. Vegyük hát újra elő, mert ők már másfajta vádlók, az ő

vádiratukat is. Valahogy így szól: "Vétkezik Szókratész - mondja - mert

megrontja az ifjúságot és nem hisz azokban az istenekben, akikben a város,

hanem más, új daimónok működésében." Ilyen hát a vád: vizsgáljuk meg ennek

a vádnak minden pontját. Azt állítja, azzal vétkezem, hogy megrontom az

ifjúságot. Én pedig athéni férfiak, azt mondom: Melétosz vétkezik,

minthogy komoly dolgokból tréfát űz és könnyedén főbenjáró bűnnel vádolva

törvényszék elé idéz embereket, buzgalmat és aggodalmat színlelve olyan

dolgokban, amelyekre idáig soha semmi gondot nem fordított. Hogy ez így

van, megkísérlem nektek is bebizonyítani. 

   XII. És most gyere csak, melétosz, és felelj: vajon fontosnak tartod, vagy

éppen nem, hogy az ifjak a lehető legderekabbak legyenek.

   MELÉTOSZ. Én bizony igen.

   SZÓKRATÉSZ. Rajta hát, mondd meg most ezeknek itt, ki teszi őket

derekabbá. Világos, hogy tudod, hiszen törődöl vele. A megrontójukat már

meg is találtad: engem, amint mondod; ide is állítasz; be is vádolsz. De

most jelöld meg azt, aki derekabbá teszi őket és jelentsd ezeknek, kicsoda

az. Látod, Melétosz, hallgatsz és egyetlen szót sem tudsz szólni. Nem

tartod ezt csúfságnak és elég bizonyítéknak az állításomra, hogy soha nem

törődtél vele? Dehát mondd meg már, te derék ember, ki teszi őket

derekabbá. 

   MELÉTOSZ. A törvények.

   SZÓKRATÉSZ. De nem ezt kérdem, te legderekabb, hanem melyik ember, aki

mindenekelőtt ezeket is ismeri, a törvényeket.

   MELÉTOSZ. Hát ezek a bírák, Szókratész.

   SZÓKRATÉSZ. Hogy érted, Melétosz? Ezek tudják az ifjakat nevelni és

derekabbá tenni?

   MELÉTOSZ. De mennyire!

   SZÓKRATÉSZ. És vajon mindnyájan, vagy némelyikük igen, némelyikük nem?

   MELÉTOSZ. Mindnyájan.

   SZÓKRATÉSZ. Hérára, jól beszélsz! Nagy bőségében vagyunk hát a jótevőknek.

Hát aztán? Ezek a hallgatók itt derekabbá teszik őket, vagy nem?

   MELÉTOSZ. Ezek is.

   SZÓKRATÉSZ. Hát a tanács tagjai?

   MELÉTOSZ. A tanács tagjai is.

   SZÓKRATÉSZ. Hogyan, Melétosz, csak nem a népgyűlésben a népgyűlés tagjai

rontják meg az ifjúságot? Vagy talán azok is mindnyájan derekabbá teszik?

   MELÉTOSZ. Azok is.

   SZÓKRATÉSZ. Úgylátszik tehát, minden athéni polgár derekakká és jókká

teszi őket, kivéve engem: én vagyok egyedül megrontójuk. Ezt mondod?

   MELÉTOSZ. Bizony, nagyonis, éppen ezt mondom.

   SZÓKRATÉSZ. Így hát nagy szerencsétlenségre ítélsz. És most kérlek,

felelj. Úgy gondolod, a lovakkal is így áll a dolog? Minden ember jobbá

teszi azokat és csak egy rontja el? Vagy pedig éppen az ellenkezője igaz:

egy képes csak derekabbá tenni a lovakat, vagy csak nagyon kevesen: a

lovászok. A többiek pedig, ha foglalkoznak velük és használják őket,

elrontják. Nem így áll a helyzet, Melétosz, a lovakkal is és minden más

élőlénnyel is? De bizony így, akár tagadjátok, te és Anütosz, akár

beleegyeztek. Mert hiszen nagy-nagy szerencséje is volna az ifjaknak, ha

csak egy ember rontaná őket és a többi mind javítaná. Csakhogy, Melétosz,

te eléggé bebizonyítod most, hogy soha nem is gondolkoztál az ifjúság

felől és világosan kimutatod azt a gondatlanságot, hogy soha nem is

törődtél avval, amiért engem törvényszék elé vezetsz.

   XIII. De, Zeuszra, azt is mondd meg nekünk, Melétosz, vajon derék vagy

gonosz polgártársak között jobb-e élnünk? Felelj hát, ember! Nem kérdezek

nehezet. Hát nem tesznek a gonoszok az ő közvetlen környezetükkel mindig

valami rosszat, a jók pedig valami jót?

   MELÉTOSZ. Dehogynem.

   SZÓKRATÉSZ. És van-e, aki inkább óhajtja, hogy a vele élők ártsanak neki,

mint hogy használjanak? Felelj, te derék ember! Hiszen a törvény is azt

parancsolja neked, hogy felelj. Van-e olyan, aki jobb szereti, ha ártanak

neki? 

   MELÉTOSZ. Olyan nincs.

   SZÓKRATÉSZ. Most aztán mondd meg azt is, vajon miért idéztél engem ide;

azért, mert az ifjúságot szándékosan, vagy azért, mert akaratlanul rontom

meg és teszem gonosszá?

   MELÉTOSZ. Én bizony azért, mert szándékosan.

   SZÓKRATÉSZ. Hogyan, Melétosz, annyival bölcsebb volnál te, íly fiatal

létedre, nálam, az öregnél, hogy fölismered: a rosszak mindig rosszat

mívelnek a hozzájuk legközelebb állókkal, a jók meg jót - én pedig a

tudatlanságnak oly fokára jutottam, hogy azt sem értem meg: ha a velem

együtt élők közül valakit gonosszá teszek, annak a veszélynek teszem ki

magam, hogy az ő részéről valami ártalom ér majd - és ilyen nagy bajt

szándékosan okozok, ezt mondod? Ezt ugyan én nem hiszem el neked,

Melétosz, és azt hiszem, más sem akad, aki elhiggye. Hanem vagy nem rontom

meg őket, vagy, ha megrontom, akaratlanul teszem, és így te mindkét

esetben hazudsz. Ha pedig akaratlanul rontom meg, az ilyen akaratlanul

elkövetett vétségekért a törvény szerint nem ide kell idézni az embert,

hanem személyesen külön fölkeresve felvilágosítani és inteni. Mert

világos, hogy ha ezt megtudom, fölhagyok avval, amit akaratlanul teszek.

De te óvakodtál attól, hogy velem együttlégy és fölvilágosíts, ezt

egyáltalán nem akartad, hanem ide idézel, ahová a törvény szerint a

büntetésre, és nem a tanításra szorulókat kell idézni. 

   XIV. Bizony, athéni férfiak, most már világos, amit mondtam, hogy Melétosz

ezekkel a dolgokkal soha egy csöppet sem törődött. Mindazonáltal, mondd

meg nekünk, Melétosz: mivel rontom meg szerinted a fiatalabb embereket?

Vagy igaz is! A benyújtott vádirat szerint azt tanítom, hogy ne

higgyenek az istenekben, akikben a város hisz, hanem más, új daimónok

működésében. Nem azt mondod, hogy ilyen tanítással rontom meg őket?

   MELÉTOSZ. De igen, nagyonis, éppen ezt mondom.

   SZÓKRATÉSZ. Most pedig, magukra azokra az istenekre, akikről éppen szó

van, Melétosz, mondd meg ezt még világosabban nekem és ezeknek a

férfiaknak. Mert én sehogyansem tudom megérteni, mit állítasz: azt

tanítom-e, hogy bizonyos istenekben hinni kell és így magam is hiszek

istenekben és nem vagyok teljességgel istentagadó és nem is az a vétkem,

csak az, hogy nem azokban az istenekben hiszek, akikben a város, hanem

másokban - ezzel vádolsz-e, hogy másokban? Vagy azt állítod, hogy

egyáltalán nem hiszek istenekben és másokat is erre tanítok?

   MELÉTOSZ. Azt mondom, hogy egyáltalán nem hiszel istenekben.

   SZÓKRATÉSZ. Különös ember vagy, Melétosz; ugyan miért állítod ezt? Hát sem

a napot, sem a holdat nem tartom istennek, mint a többi ember?

   MELÉTOSZ. Zeuszra, nem, igaztévő férfiak! Hiszen a napot kőnek mondja, a

holdat meg földnek.

   SZÓKRATÉSZ. Azt hiszed talán, kedves Melétosz, hogy Anaxagorászt vádolod?

Annyira lenézed ezeket, annyira járatlanoknak tartod őket az irodalomban,

hogy azt hiszed, nem tudják: a klazomenai Anaxagorász könyvei vannak tele

ezekkel a beszédekkel? S így hát azt tanulják tőlem az ifjak, amit

nemegyszer, ha nagyon drágán, hát egy drachmáért megvásárolhatnak maguknak

a színházban, hogy aztán kinevethessék Szókratészt, ha úgy tesz, mintha az

övé volna ez a tanítás, mely egyébként még képtelen is? De Zeuszra! Olyan

erős a meggyőződésed, hogy én semmiféle istenben nem hiszek?

   MELÉTOSZ. Bizony nem hiszel, Zeuszra, egyáltalán nem.

   SZÓKRATÉSZ. Hihetetlen, amit mondasz, Melétosz, méghozzá úgy látom, neked

magadnak is. Mert úgy látom, athéni férfiak, nagyon elbizakodott és

féktelen ez az ember, és vádiratát is kétségtelenül elbizakodottságból,

féktelenségből és értetlenségből nyujtotta be. Úgy viselkedik, minthacsak

valami rejtvényt adott volna föl és most kísérletet tesz: "Vajon rájön-e

ez a bölcs Szókratész, hogy csak tréfálok és enmagamnak ellentmondok, vagy

becsaphatom őt is meg a többieket, a hallgatóságot is?" Én úgy látom,

magamagának mond ellent a vádiratban, mintha csak ezt mondaná: "Vétkezik

Szókratész, mert nem hisz istenekben, hanem istenekben hisz." Ezt pedig

csak olyan ember mondhatja, aki játszik a szavakkal.

   XV. Vizsgáljátok meg velem együtt, férfiak, miért hiszem, hogy Melétosz

ezt mondja. Te pedig felelj nekünk, Melétosz. És ti, kérlek, ne

feledkezzetek meg arról, amire már kezdetben kértelek, hogy ne

zajongjatok, ha az általam szokásos módon intézem beszédemet.

   Van-e olyan ember, Melétosz, aki emberi dolgok létezésében hisz, emberek

létezésében azonban nem? Feleljen, férfiak, és ne összevissza kiabáljon.

Van-e, aki a lovak létezésében nem hisz, de a lóversenyekében igen; vagy

aki a fuvolásokéban nem, de a fuvolaszóéban igen? Nincs, te legkitünőbb

ember; és ha te nem akarsz felelni majd megmondom én, neked és mindezeknek

itt. De most felelj legalább erre: van-e, aki daimónok működésében hisz,

daimónokban azonban nem?

   MELÉTOSZ. Nincs.

   SZÓKRATÉSZ. Szerencse, hogy nagynehezen válaszoltál - e férfiak

parancsára. Azt mondod, úgye, hogy daimónok működésében hiszek és tanítom

létezésüket, már akár újakét, akár régiekét. Daimónok működésében tehát

hiszek a te szavaid szerint, melyeket esküvel is megerősítettél a

vádiratodban. Ha viszont daimónok működésében hiszek, feltétlenül

szükséges, hogy daimónokban is higgyek. Nem így áll a dolog? De így áll:

fölteszem, hogy egyetértesz, minthogy nem felelsz. A daimónokat pedig nem

tartjuk-e isteneknek, vagy istenek gyermekeinek. Mit mondasz: igen vagy

nem? 

   MELÉTOSZ. Igen.

   SZÓKRATÉSZ. Ha tehát daimónokban hiszek, ahogyan mondod, és ha a daimónok

valamiféle istenek, akkor úgy van, amint mondtam, hogy csak rejtvényt adsz

fel és tréfálsz, mikor azt állítod, hogy nem hiszek az istenekben és

megint csak hiszek bennük, minthogy hiszek a daimónokban. Ha pedig a

daimónok az isteneknek valamiféle fattyúgyermekei, nimfáktól vagy

másoktól, ahogyan tartják is róluk, akkor hát hinné-e ember, hogy istenek

gyermekei vannak, istenek azonban nincsenek? Ez éppoly képtelenség volna,

mint hogyha valaki elismerné, hogy a lovaknak és szamaraknak vannak

csikaik: az öszvérek, azt azonban már nem ismerné el, hogy lovak és

szamarak is vannak. Tehát, Melétosz, nem lehet másképp, te ezt a vádiratot

azért nyujtottad be, hogy bennünket próbára tégy, vagy pedig, mert

zavarban voltál, hogy milyen valóságos vétekkel vádolj engem. De hogy azt

elhitesd bárkivel is, akinek csak egy csöpp kis esze van, hogy valaki, aki

daimóni és isteni dolgokban hisz, ugyanaz az ember nem hisz sem

daimónokban, sem istenekben, sem hérószokban - az teljesen lehetetlen. 

   XVI. Tehát, athéni férfiak, annak bizonyítására, hogy a Melétosz vádirata

értelmében nem vagyok vétkes, azt hiszem nincs szükség nagy védelemre,

hanem ennyi is éppen elég. Amit azonban előbb mondtam, hogy sokan nagyon

meggyűlöltek engem, higgyétek el, hogy igaz. És ez az, ami engem elveszít,

ha elveszít, nem Melétosz, nem is Anütosz, hanem a sokaság rágalma és

irígysége. Mert ez már sok más derék embert elveszített és, gondolom, fog

is még elveszíteni; attól ugyan nem kell félnem, hogy énnálam

megállapodik. 

   De valaki talán így is szólhatna: "Hát nem szégyelled magad, Szókratész,

amiért olyan foglalatossággal foglalkozol, amely most könnyen halálra

vihet?" Én pedig ennek igaz szóval így felelnék: "Nem beszélsz helyesen,

ember, ha azt hiszed, hogy olyan férfiak, akiben csak egy kis érték is

van, az életbenmaradás vagy meghalás eshetőségét kell mérlegelnie és nem

csupán azt vizsgálnia, mikor valamit mível, vajon igazságos vagy

igazságtalan, derék vagy rossz emberhez illő dolgot cselekszik-e. Hiszen

a te szavad szerint silány volna mindaz a félisten, aki Trójában lelte

végét és a többi közt Thetisz fia is, aki annyira semmibevette a veszélyt

a gyalázathoz képest, amit talán el kellett volna tűrnie, hogy mikor

Hektór megölésére vágyott, s anyja, az istennő - gondolom - ilyenformán

szólt hozzá: "Gyermekem, ha barátod Patroklosz haláláért bosszút állsz, és

megölöd Hektórt, magadnak is meg kell halnod, mert - így szólt -

     nyomban Hektór után készen vár rád is a végzet";

akkor ő, noha ezt a beszédet hallotta, a halállal és veszéllyel nem

törődött, sokkal inkább félt attól, hogy gyáván életben maradjon és

barátait bosszulatlan hagyja; így szólt:

    "Ám haljak meg azonnal...,

ha megbüntettem a bűnöst, semhogy itt vesztegeljek nevetségül 

               görbe hajóknál, terhe a földnek."

Csak nem hiszed, hogy ő törődött volna halállal és veszéllyel? Mert

igazság szerint úgy áll a dolog, athéni férfiak: ahová valaki egyszer

odaállt, akár mert azt a helyet találta legjobbnak, akár mert a vezére oda

rendelte, ott kell maradnia szerintem és szembeszállnia a veszéllyel, és

nem szabad a halállal, vagy bármi mással jobban törődnie, mint a

gyalázattal. 

   XVII. Szörnyüséget követtem volna el, athéni férfiak, ha én, mikor az

általatok előljáróimmá választott hadvezérek jelölték ki a helyemet,

Potiadaiánál, Amphipolisznál és Délionnál, akkor helyt állottam úgy, mint

a többiek, azon a helyen, ahová állítottak és szembeszálltam a halállal,

akkor pedig, mikor felfogásom és meggyőződésem szerint, az isten jelölte

ki a helyemet, hogy bölcselkedve, magamat és másokat vizsgálgatva éljek,

annyira féltem volna a haláltól, vagy bármi mástól, hogy elhagyjam a

helyemet. Szörnyü lett volna bizony és voltaképpen igazság szerint akkor

idézhetnének törvényszék elé, hogy nem hisznek az istenek létezésében,

minthogy nem engedelmeskedem az isteni szónak, félek a haláltól és

bölcsnek tartom magamat, pedig nem vagyok az. Mert ha valaki fél a

haláltól, férfiak, az sem tesz mást, mint hogy bölcsnek tartja magát,

mikor pedig nem az: mert ez is csak annyi, hogy azt hiszi, tudja, amit nem

tud. Hiszen senki sem tud a halálról semmit, még azt sem, hogy nem éppen a

legnagyobb jótétemény-e mindenekelőtt az ember számára - és mégis úgy

félnek tőle, mintha bizonyosan tudnák, hogy a legnagyobb baj. Hogyne volna

hát ez tudatlanság, méghozzá a legszégyenletesebb: azt hinni, hogy tudjuk,

amit nem tudunk? Én, férfiak, itt is bizonyára abban különbözöm a legtöbb

más embertől - és ha valamiben, hát ebben merném magamat másnál

bölcsebbnek mondani - hogy mivel nem tudok eleget a Hádész-beli

dolgokról, nem is képzelem, hogy tudok. Azt azonban biztosan tudom, hogy

vétkezni és nem engedelmeskedni a jobbnak, akár isten az, akár ember, az

csúf és rossz. Olyan dolgoktól tehát, amelyekről nem tudom, nem éppen

jók-e, sohasem fogok jobban félni és óvakodni, mint olyanoktól,

amelyekről biztosan tudom, hogy rosszak; még akkor sem, ha most

elbocsátanátok és nem hinnétek Anüsztosznak, aki kijelentette, hogy vagy

egyáltalán nem kellett volna nekem idekerülnöm, vagy, ha már idekerültem,

mindenképpen ki kell végeztetni, mert, mondta, ha innen megmenekülnék,

akkor a fiaitok nyomban avval foglalkoznának, amit Szókratész tanít és

valamennyien teljesen elromlanának. Tehát, ha ti erre így szólnátok hozzám:

"Szókratész, most ugyan nem hallgatunk Anütoszra, hanem elbocsátunk téged,

de csak azzal a feltétellel, hogy soha többé nem foglalkozol azokkal a

vizsgálódással, soha nem bölcselkedel; ha pedig ezen mégis rajtakapunk,

meghalsz", ha tehát, mint mondtam, ezzel a feltétellel mentenétek föl, azt

felelném, hogy szeretlek is, kedvellek is benneteket, athéni férfiak,

engedelmeskedni azonban inkább fogok az istennek, mint nektek, és amíg

csak lehelek és képes vagyok rá, nem hagyom abba a bölcselkedést, sem azt,

hogy ne intsem és ne világosítsam fel, akivel csak éppen találkozom

közületek, a szokott módon eképen szólva hozzá: "Ejnye, te legderekabb

ember, athéni polgár vagy, a bölcsességben és hatalomban legnagyobb és

legkiválóbb város polgára; nem szégyelled hát, hogy mindig csak a vagyonod

lehető legnagyobb gyarapítására van gondod, meg hírnevedre,

megbecsültetésedre, de a belátásról, az igazságról és arról, hogy a

lelkedet a lehető legjobbá tedd, nem is gondoskodol, nem is gondolkodol?"

Ha pedig valamelyikőtök ellentmondana és azt állítaná, hogy ő igenis

törődik ezzel, akkor nem bocsátom el rögtön, nem is távozom mellőle, hanem

kikérdezem, megvizsgálom, cáfolgatom, és ha úgy látom, nincs birtokában az

erénynek, de állítja, hogy igen, akkor össze is szidom, hogy a legtöbbet

érő dolgokat legkevesebbre becsüli, a silányabbakat pedig többre. Ezt

fogom tenni ifjúval, öreggel, akivel csak találkozom, idegennel is,

városbelivel is, de veletek, városbeliekkel, még inkább, annyival,

amennyivel származásotoknál fogva közelebb álltok hozzám. Mert tudjátok

meg, hogy az isten parancsolja ezt, nekem pedig meggyőződésem, hogy nem is

volt még a városban számotokra nagyobb jótétemény, mint ez az én istennek

tett szolgálatom. Mert nem másban fáradozom, mikor köztetek járok, mint

abban, hogy ifjatokat-öregeket meggyőzzem: ne törődjék előbb, és ne is

olyan buzgón, testével, vagyonával, mint a lelke lehető legjobbá

tételével; mondván, hogy nem a vagyonból lesz az erény, hanem az erényből

a vagyon és minden más jó az ember számára, a magánéletben is, a

közéletben is. Ha ezt mondván megrontom az ifjúságot, akkor lehet, hogy az

ilyen beszédek ártalmasak; ha pedig azt állítja valaki, hogy másról

beszélek és nem ilyesmiről, annak a szava semmit sem ér. Mindehhez még

hozzátenném, athéni férfiak, akár hallgattok Anütoszra, akár nem, akár

elbocsáttok, akár nem, hogy én semmiképpen sem fogok másképp cselekedni,

még akkor sem, ha százszor kell is meghalnom.

   XVIII. De ne zajongjatok, athéni férfiak, hanem maradjatok meg annál,

amire kértelek benneteket, hogy ne zajongjatok a szavaim miatt, hanem

hallgassatok meg; hiszen, úgy gondolom, még hasznotokra is válik, ha

meghallgattok. Mert egyet-mást még el kell mondanom, amire valószínűleg

lármázni fogtok: de kérlek, ne tegyétek mégse. Tudjátok ugyanis meg: ha

engem, aki ilyen vagyok, mint amilyennek mondom magamat, kivégeztettek,

nem annyira nekem árttok vele, mint magatoknak, mert nekem ugyan nem

árthat sem Melétosz, sem Anütosz. Nem is tehetné meg, mert gondolom, nem

isteni jog szerint való dolog, hogy a derekabb embernek a silányabb

árthasson. Bizonyára megöletheti, vagy száműzetheti, vagy megfoszthatja

polgári jogaitól; ezeket ő is meg más is nyilván nagy bajnak tartja, én

azonban nem. Sokkal nagyobb bajnak tartom azt cselekedni, amit ő tesz

most: egy ember igazságtalan megölését megkísérelni. Most tehát, athéni

férfiak, nagyonis távol állok attól, hogy, mint ahogyan vélnék, magamat

védelmezzem, hanem titeket védelmezlek: ne vétkezzetek az isten ajándéka

ellen azzal, hogy engem elítéltek. Mert ha engem kivégeztettek, nem

egykönnyen találtok egy más ilyen embert, akit, ha ez nevetségesen hangzik

is, egyenesen úgy küldött városotokra az isten, mint valami nagy nemes

paripára, mely éppen nagysága miatt meglehetősen lomha és rászorul arra,

hogy egy bőgöly felébressze. Úgy vélem, ilyesvalaminek rendelt az isten a

város számára engem, aki benneteket külön-külön ébresztgetni, buzdítani és

korholni egész nap soha meg nem szűnök, hanem mindig a nyakatokon ülök.

Más ilyen ember nem egykönnyen kerül majd számotokra, férfiak; ezért, ha

rámhallgattok, meg fogtok kímélni. Lehet, hogy mint a felriasztott

szundikálók, haragotokban felémcsaptok és, Anütoszra hallgatva, könnyen

meg is öltök, de azután az egész hátralevő életet alva tölthetitek, hacsak

az isten nem gondoskodik rólatok és nem küld hozzátok másvalakit. Hogy én

valóban olyasvalaki vagyok akit isten adott a városnak, a következőkből

vehetitek észre: nem vall emberi észjárásra az, hogy én a magam dolgaival

egyáltalán nem törődtem, és immár annyi éven át tűrtem házi ügyeim

elhanyagolását, de a ti dolgaitokban mindig tevékenykedtem és külön-külön

fölkeresve benneteket, mint apátok vagy bátyátok buzdítalak, hogy az

erénnyel törődjetek. És ha még ebből hasznot húztam volna vagy bér fejében

intettelek volna, még volna magyarázata a dolognak. Most azonban magatok

is látjátok, hogy minden mással oly szégyentelenül vádolgató vádlóim

ekkora szemtelenségre mégsem vetemedtek, nem állították, tanút sem

léptettek fel rá, hogy én valaha valakitől is fizetséget kértem vagy

követeltem volna. De én, úgy gondolom, eléggé hiteles tanút léptetek föl

rá, hogy igaz, amit mondok: a szegénységemet. 

   XIX. Talán különösnek látszik, hogy magánúton mindenkihez elmegyek,

tanácsokat adok és sokat fáradozom, nyilvánosan azonban nem merek a

sokaságotok előtt fellépni és a városnak tanácsot adni. Ennek pedig az az

oka, amiről engem már sokhelyütt és gyakran hallottatok beszélni, hogy

bennem egy isteni, egy démoni hang szokott megszólalni, ugyanaz, amelyről

vígjátéki csúfolódással Melétosz is megemlékezik a vádiratában. Már

gyermekkorom óta megvan bennem ez a szózat és ahányszor csak megszólal,

mindig lebeszél arról, amit tenni szándékozom, rábeszélni pedig soha nem

beszél rá. Ez az, ami ellene szegül annak, hogy nyilvános szereplésre

adjam magamat. És azt hiszem, nagyon jól teszi, hogy ellene szegül: mert

tudjátok meg, athéni férfiak, hogyha én már régen megkíséreltem volna az

államügyekben való nyilvános szereplést, már régen elpusztultam volna és

sem nektek nem tudtam volna használni, sem magamnak. Ne haragudjatok rám,

ha kimondom az igazat: nem is lehetséges, hogy biztonságban maradhasson

bármely ember, aki akár veletek, akár bármilyen más sokasággal nemesen

szembeszáll és megakadályozza azt a sok igazságtalanságot és

törvénytelenséget, ami a városban történik, -- hanem szükséges, hogy

igazságért valóban harcoló ember, ha csak rövid időre is biztonságban akar

maradni, magánéletet és ne államférfiúi életet éljen.

   XX. Nagy bizonyságot nyujthatok nektek erre, nem szavakat, hanem, amiket

becsültök: tetteket. Halljátok hát, mi történt velem, hadd tudjátok meg,

hogy én a haláltól való félelmemben senkinek sem szoktam engedni az

igazság ellenére, viszont, minthogy nem engedek, könnyen el is

pusztulhatok. Talán terhes és törvényszéki beszédbe illő, amit mondok, de

igaz. Én, athéniak, soha semmi más tisztséget nem viseltem a városban, a

tanácsnak azonban tagja voltam. És éppen a mi törzsünkön, az Antiokhisz

törzsön volt a prütania sora, mikor azt a tíz hadvezért, aki a tengeri

ütközetben elesetteket nem szedette össze, együttesen akartátok elítélni,

törvényellenesen, mint ahogyan később mindannyian be is láttátok. Akkor a

prütaniszok közül egyedül én szegültem ellenetek, nehogy törvényelleneset

cselekedjetek, és ellene is szavaztam. És bár a rétorok készen álltak,

hogy följelentsenek és elvezettessenek és magatok is ezt követeltétek

kiabálva, úgy gondolkoztam, hogy inkább a törvény és igazság oldalán várom

be a veszélyt, semhogy csak azért, mert a börtöntől vagy a haláltól félek,

veletek tartsak, mikor jogtalanságot akartok elkövetni. Ez még a nép

uralma idején történt; mikor pedig megalakult az oligarchia, akkor az a

harminc egyszer ötödmagammal a kerek épületbe hivatott és elrendelte,

hozzuk át Szalamiszból a szalamiszi Leónt, hogy kivégeztessék. Sok másnak

is adtak ők számos ilyen megbízást, mert igyekeztek mennél több embert

bűntársukká tenni. És hát ekkor sem szóval, hanem tettel bizonyítottam be,

hogy én a halállal, ha nem volna parasztos így mondanom: egy fikarcnyit

sem törődöm, de hogy semmi igazságtalanságot, semmi gonoszságot ne

kövessenek el, azzal aztán mindennél inkább. Engem az uralom, akármilyen

hatalmas volt, meg nem félemlített annyira, hogy igazságtalanságot

kövessek el, hanem, miután az épületből kiléptünk, a többi négy elment

Szalamiszba és elhozta Leónt, én pedig elváltam tőlük és hazamentem. És

talán meg is halok emiatt, ha az uralom akkor hirtelen meg nem bukik. Erre

sok tanum lesz előttetek.

   XXI. Azt hiszitek hát, hogy ennyi ideig élhettem volna, ha résztveszek a

nyilvános életben és úgy veszek részt, mint derék emberhez méltó: az

igazságnak segítek és mint ahogyan kell is, ezt becsülöm a legtöbbre?

Távol áll ez a valóságtól, athéni férfiak: nemcsak én nem, hanem egyetlen

más ember sem. Márpedig én egész életemben ilyen vagyok, nyilvános

szereplésemben is, ha ugyan tettem valamit, ilyennek látszom majd: soha

senkivel szemben nem tágítottam az igazság oldaláról, sem mással, sem

azokkal szemben, akiket rágalmazóim tanítványaimnak mondanak. Tanítója

soha senkinek nem voltam; de ha valaki meg akarta hallgatni, mit beszélek

és hogyan végzem hivatásomat, akár fiatal volt, akár öreg, ezt senkitől

sem sajnáltam; és nem úgy van, hogy csak akkor beszélek, ha pénzt kapok

érte, ha pedig nem, akkor nem; hanem gazdagnak-szegénynek egyaránt kész

vagyok felelni, ha kérdezni akar; annak is, aki válaszolgatva kívánja

meghallgatni, amit mondok. Hogy azután ezek közül valaki derék emberré

válik vagy sem, azért én, igazság szerint, a felelősséget nem vállalhatom,

hiszen soha senkinek tanítást nem ígértem, nem is tanítottam. Ha pedig

valaki azt állítja, hogy tőlem valaha is külön tanult vagy hallott

olyasvalamit, amit a többiek is valamennyien nem hallottak, jól tudjátok

meg, hogy nem mond igazat.

   XXII. Dehát miért örülnek némelyek, ha velem hosszabb ideig

együttlehetnek? Hallottátok már, athéni férfiak, a teljes igazságot

mondtam: szívesen hallgatják, mikor olyan embereket vizsgálgatok, akik

bölcsnek tartják magukat, pedig nem azok. Hiszen ez nem is mulatság nélkül

való. Számomra ezt a foglalatosságot, mint mondtam, az isten rendelte,

jóslatokkal, álomképekkel és minden módon, ahogyan csak valaha is valami

cselekedetet embernek az isteni végzés megszabott. Mindez, athéniak, igaz

és könnyen bebizonyítható. Mert ha én az ifjak egy részét megrontom, egy

másik részét meg már meg is rontottam, akkor azoknak, akik érettebb korba

jutva, rájöttek, hogy én nekik, míg ifjak voltak, valaha valami rossz

tanácsot adtam, most fel kellene lépniök és bevádolniok engem, és

megbüntettetniök. Vagy ha ők maguk nem akarnák tenni, akkor a hozzájuk

tartozók közül valakinek, apjuknak vagy testvérüknek vagy más rokonuknak

kellene most emlékezniök, hogy valaha valami rosszat szenvedtek tőlem a

rokonaik, és megbüntettetniök. Hiszen, amint látom, itt is vannak közülük

sokan, legelőször is kortársam és démosztársam, ez a Kritón, ennek a

Kritobúlosznak az apja, azután a szphéttoszi démoszból való Lüszaniász,

ennek az Aiszkhinésznek az apja és még ez a képhiszoszi Antiphón,

Epigenész apja - azután megint mások, akiknek testvérei voltak

társaságomban: Níkosztratosz, Theozotidész fia, Theodotosz testvére -

pedig Theodotosz már meghalt és nem kérheti érdekemben őt -; lám, itt van

Paralosz, Démodokosz fia, akinek Theagész volt a testvére; íme, ez az

Adeimantosz, Arisztón fia, akinek testvére ez a szintén jelenlevő Platón,

és itt van Aiantodórosz, akinek ez az Apollodórosz a testvére. Sok mást is

meg tudnék nevezni, akik valamelyikére leginkább kellett volna, mint

tanúra, Melétosznak beszédében hivatkoznia, de ha akkor el is felejtette,

léptesse fel őket most, én nem fogom útját állani, és mondja meg, ha van

ilyen bizonyítéka. Csakhogy éppen az ellenkezőjét tapasztalhatjátok majd,

férfiak, azt, hogy valamennyien készségesen tanuskodnak mellettem,

"megrontójuk" mellett, rokonaik kártevője mellett, ahogyan Melétosz és

Anütosz mondják. És maguknak a megrontottaknak még talán lehetne okuk,

hogy védelmezzenek; de a meg nem rontott, már érettebb korú férfiaknak, az

ő rokonaiknak mi más okuk lehet az én védelmezésemre, mint az a helyes és

igazságos ok, hogy jól tudják: Melétosz hazudik, én igazat mondok. 

   XXIII. De legyen már elég, férfiak; körülbelül ez és talán még más ilyesmi

az, amit védelmemre elmondhatok. Talán könnyen akad köztetek, aki

bosszankodik, mert visszaemlékezik önmagára, mikor ennél a pörnél sokkal

jelentéktelenebb pörben pörlekedve könnyek közt könyörgött és esdekelt a

bírákhoz és, hogy mennél inkább szánakozzanak rajta, fölléptette

kisgyermekeit és sok más rokonát és barátját - én pedig mindebből semmit

sem teszek, noha veszedelem fenyeget, méghozzá amint látom, a legnagyobb.

Könnyen lehet, hogy akad majd, aki ezt észrevéve, gőgösebben viselkedik

irányomban és éppen ezek miatt ingerülten, úgy szavaz, ahogyan a haragja

irányítja. Ha tehát valamelyikőtök így érez - bár én nem tartom

méltányosnak, - de ha mégis így lenne, úgy látom, illendő, ha így szólok

hozzá, hogy "nekem, te kiváló ember, bizonyára szintén vannak rokonaim,

hiszen ez is Homérosz mondása, hogy

        tölgytől, vagy sziklától én sem eredtem,

hanem emberektől, így hát vannak rokonaim is, fiaim is, athéni férfiak,

hárma: egy már ifjú, kettő pedig még gyermek. Mindazonáltal egyiküket sem

léptetem föl itt, hogy ezzel hozzátok felmentő szavazatért esdekeljek."

Miért nem teszek semmi ilyesmit? Nem elbizakodottságból, athéniak, nem is

azért, mintha benneteket megvetnélek. De míg az, hogy a halállal szemben

bátran viselkedem-e vagy nem, más kérdés, addig sem az én, sem a ti, sem

az egész város tisztességéhez nem tartanám illőnek, hogy én, az én

életkoromban, s annak a névnek - már akár jogos, akár jogtalan -

birtokában bármi ilyesmit cselekedjem; hiszen a közvélemény is az, hogy

Szókratész a többi emberektől különbözik valamiben. Az is csúnya lenne, ha

közületek valaki, ki a közhit szerint bölcsességben, vitézségben, vagy

bármilyen más erényben kitűnik, így viselkednék; pedig hát én gyakran

láttam egyeseket, akik, mikor elítélték őket, bár azt hitték róluk, hogy

érnek valamit, csodálatosan viselkedtek, mert úgy vélték, valami

szörnyűséget szenvednek el, ha meghalnak -- mintha csak halhatatlanságra

számítottak volna, ha ti nem végzitek ki őket. Ezek, szerintem, szégyent

hoznak a városra, olyannyira, hogy egy idegen azt mondhatja: az athéniak

erényben legkitűnőbb emberei, akiket ők maguk emelnek hivatalokba és más

tisztségekre, az asszonyoktól semmiben sem különböznek. Nem szabad tehát,

athéni férfiak, ilyesmit tennünk nekünk, akik valamit tartunk magunkról,

és ha mégis ezt tennők, nektek nem szabad megengednetek, hanem éppen azt

kellene megmutatnotok, hogy sokkal szigorúbban elítélitek az ilyen

szánalmas színjátékot bemutató embert, aki a várost nevetségessé teszi,

mint azt, aki nyugodtan viselkedik.

   XXIV. De a tisztesség hírétől függetlenül is, férfiak, igazságosnak sem

tartom, hogy a bíróhoz könyörögjenek és az a könyörgőket mentse föl, hanem

föl kell őt világosítani, és meg kell győzni. Mert nem azért ül a helyén a

bíró, hogy az igazságot kegyelemből osztogassa, hanem azért, hogy az

igazság szerint ítéljen. Hiszen meg is esküdött, hogy nem annak fog

kedvezni, aki neki megtetszik, hanem a törvények szerint fog ítélkezni.

Sem nekünk nem szabad tehát benneteket esküszegésre szoktatnunk, sem

nektek hozzászoknotok, mert különben egyikünk sem viselkednék jámborul. Ne

késztessetek hát, athéni férfiak, arra, hogy olyasmit cselekedjem

előttetek, amit sem szépnek, sem igazságosnak, sem istenesnek nem tartok -

különösen pedig, Zeuszra bizony akkor nem, mikor éppen istentelenséggel

vádol ez a Melétosz. Mert ha rábeszélnélek titeket és esdekléseimmel

eskütök megszegésére kényszerítenélek, akkor valóban arra tanítanálak, hogy

ne higgyetek az istenekben és éppen védekezésemmel vádolnám csak magamat

igazán, hogy nem hiszek istenekben. De szó sem lehet róla, hogy így

legyen; mert hiszek bennük, athéni férfiak, méghozzá úgy, mint egyik

vádlóm sem - most pedig rátok és az istenre bízom, hogy úgy ítéljetek

fölöttem, ahogy számomra is a legjobbnak ígérkezik és számotokra is.

AZ UTÁN, HOGY VÉTKESNEK MONDTÁK

   XXV. Hogy ne haragudjam, athéni férfiak, azért, ami megesett: hogy engem

vétkesnek nyilvánítottatok, arra sok okom van. Nem is ért engem

váratlanul, ami ért, sőt sokkal inkább csodálkozom a kétfelé eső

szavazatok számán. Mert nem hittem volna, hogy ilyen kevésen múlik, hanem

sokkal nagyobbat vártam. Most pedig úgy látszik, ha csak harminc

szavazattal több esett volna a másik oldalra, föl volnék mentve.

Melétosszal szemben, azt hiszem, már így is fölmentést nyertem és nemcsak

fölmentést nyertem, hanem mindenki előtt világos, hogy ha Anűtosz és Lükón

nem léptek volna föl vádlóimul, még ezer drachmás birságot is kellene

fizetni, mint olyannak, aki nem kapta meg a szavazatok ötödrészét.

   XXVI. Halálbüntetést indítványoz tehát számomra ez az ember. Hagyján!

Dehát én miféle ellenindítványt tegyek, athéni férfiak? Vagy világos, hogy

csak azt kérjem, amit megérdemlek? Mit is hát? Milyen büntetést, vagy

birságot érdemlek meg én azért, amiért meggyőződésem szerint egész

életemben soha nem henyéltem, hanem ügyet sem vetettem semmire, amivel a

legtöbb ember törődik, a vagyonszerzésre, a gazdálkodásra, a hadvezéri

állásokra, népgyűlési szereplésre és más hivatalokra, vagy a városbeli

összeesküvésekre és pártokra, mivel úgy gondoltam: sokkal tisztességesebb

vagyok, semhogy épségben maradhassak, ha erre az útra térek; nem is tértem

erre az útra, amelyen sem nektek, sem magamnak nem használhattam volna

semmit, hanem mindenkit külön-külön fölkeresve, a legnagyobb jótéteményben

részesítettelek, legalább én így hiszem, mert megkíséreltem mindegyikteket

meggyőzni: ne törődjék semminemű dolgával előbb, mielőtt önmagával nem

törődik, hogyan lehet a lehető legderekabb és legokosabb; sem a város

ügyeivel, míg magával a várossal nem törődik és minden más dologban is

hasonlóképpen járjon el. Mi történjék tehát velem, ha ilyen vagyok?

Mindenesetre valami jó, ti athéni férfiak, ha valóban érdemem szerint kell

javaslatot tennem; mégpedig olyanféle jó, ami megillet engem. Mi illet hát

meg egy szegénysorsú, jótevő férfiút, aki a közügyektől visszavonultan

kénytelen élni, hogy benneteket buzdíthasson? Semmi más nem illetheti meg

jobban, athéni férfiak, az ilyen embert, mint az, hogy a prütaneionban

étkezzék; s őt még sokkal inkább megilleti, mint olyan valakit, aki

közületek lóval, vagy kettős- vagy négyesfogattal Olümpiában győzelmet

aratott. Mert az ilyen ember a boldogság látszatát adja nektek, én pedig

valóban boldoggá teszlek; azután meg ő nem szorul rá az eltartásra, de én

rászorulok. Ha tehát érdemem szerint kell megtennem indítványomat, akkor

ezt ítélem: a prütaneionban való étkezést.

   XXVII. Talán most is úgy találjátok, hogy ugyanúgy beszélek, mint az előbb

a szánalomkeltésről és az esedezésről: elbizakodottan. De nem így áll a

dolog, athéniak, hanem sokkal inkább a következőképpen. Meggyőződésem,

hogy senkinek szántszándékkal nem vétettem, bár bennetek erről meg nem

győztelek, mert csak rövid ideig beszélgethettünk egymással. Hiszen,

gondolom, ha nektek is, mint más népeknek, törvényetek volna rá, hogy a

halálbüntetésről ne csak egy, hanem több napon át tanácskozzatok,

meggyőztelek volna. Így viszont nem könnyű ilyen rövid idő alatt oly nagy

rágalmakat kiirtani belőletek. De mivel meggyőződésem, hogy senkinek nem

vétettem, távol állok attól, hogy magam ellen vétkezzem és kimondjam

magamról, hogy büntetést érdemlek, sőt, hogy ki is szabjak valami

büntetést magamra. Mert mitől való féltemben is tenném ezt? Talán, hogy ne

szenvedjem azt a büntetést, amit Melétosz indítványozott számomra és

amiről nem tudom sem azt, hogy jó, sem azt, hogy rossz? Ehelyett válasszak

olyasmit, amiről jól tudom, hogy rossz és arra ítéljem magamat? Vajon hát

börtönre? Dehát mi értelme lenne az életemnek a börtönben, míg az ottani

váltakozó előljáróságot, a tizenegyeket szolgálnám? Vagy talán

pénzbírságra és bebörtönzésre, míg ki nem fizetem? Ez számomra ugyanaz,

mint amit előbb említettem, mert hiszen nincs vagyonom, amiből

fizethetném. Vagy talán számkivetést indítványozzak? Hiszen ezt talán ti

is helybenhagynátok. Ugyancsak ragaszkodnom kellene az élethez, ha olyan

esztelen volnék, hogy ne tudnám meggondolni ezt: ti, noha polgártársaim

vagytok, nem voltatok képesek elviselni az én társaságomat és beszédeimet,

hanem olyan terhessé és gyűlöletessé váltak előttetek, hogy most íme

szabadulni akartok tőlük - és mások majd könnyen fogják elviselni? Messze

jár ez a valóságtól, athéni férfiak. Szép is lenne az életem, ha ilyenkorú

ember létemre elhagynám hazámat és egyik városból a másikba vándorolva, és

mindegyikből kiűzetve élnék. Jól tudom ugyanis, hogy bárhová érkezem, az

ifjak mindenütt hallgatni fogják szavaimat, csakúgy, mint otthon. És ha

őket elűzöm magamtól, akkor ők maguk űznek ki engem, rábeszélve erre az

öregebbeket; ha pedig nem űzöm el, akkor apjuk és rokonaik teszik ezt

velem, éppen őmiattuk. 

   XXVIII. De talán így szólhatna valaki: "Hát csendben és nyugton maradva,

nem léssz képes élni, Szókratész, ha tőlünk távozol?" Ez az, amiről a

legeslegnehezebb meggyőznöm némelyikteket. Mert ha azt mondom, hogy ez

annyi, mint nem engedelmeskedni az istennek és hogy ezért lehetetlen

nyugton maradnom, nem hiszitek el nekem, mintha csak gúnyolódnám. Ha pedig

azt mondom, hogy az ember számára éppen ez a legfőbb jó: hogy naponként az

erényről és más olyan dolgokról beszélgethet, amilyenekről engem

hallottatok társalogni, mikor magamat és másokat vizsgáltam, és hogy a

vizsgálódás nélküli élet nem embernek való élet, ha ezt mondom, ezt

mégúgyse hiszitek el nekem. Pedig hát, férfiak, így áll a dolog, ahogy

mondtam, csakhogy erről benneteket meggyőzni nem könnyű feladat. És én nem

is szoktam hozzá, hogy magamat valami rosszra érdemesnek tartsam. Ha volna

vagyonom, pénzbüntetést javallanék, akkorát, amekkorát ki tudnék fizetni:

hiszen ebből semmi károm sem lenne. Így azonban - tudjátok, hogy nincs,

hacsak nem akartok annyira ítélni, amennyit ki is tudnék fizetni. Talán

tudnék fizetni nektek egy ezüst minát: ekkora összeget indítványozok

tehát. Ez a Platón itt, athéni férfiak, és Kritón, meg Kritobúlosz, meg

Apollodórosz, arra bíztatnak, hogy harminc minát ajánljak - ők majd

kezeskednek. Ennyit ajánlok hát, és ők számotokra elég megbízható kezesek

lesznek az ezüstökért.

A HALÁLBÜNTETÉS KIMONDÁSA UTÁN

   XXIX. Nem valami hosszú idő miatt keveredtek, athéni férfiak, rossz hírbe

és vonjátok magatokra annak a vádját, aki szidalmazni akarja a várost,

hogy megöltétek Szókratészt, a bölcs férfiút; mert ha nem vagyok is bölcs,

annak neveznek majd engem, akik titeket szidalmazni kívánnak. Ha csak

rövid ideig vártatok volna, önmagától bekövetkezett volna, amit akartok:

hiszen látjátok a koromat, milyen előrehaladott már az életben, milyen

közel van a halálhoz. Nem mindannyiotoknak mondom ezt, csak azoknak, akik

halálomra szavaztak. És ugyancsak nekik mondom még a következőket is:

valószínűleg azt hiszitek, férfiak, hogy azért vesztem el, mert híjával

voltam a bizonyító érveknek, amelyekkel meggyőzhettelek volna benneteket,

ha úgy véltem volna, hogy bármit el kell követnem és mondanom kell

mindent, csakhogy az elítélés elől megmeneküljek. Távol áll ez a

valóságtól. Elvesztem, mert híjával voltam nem ám a bizonyító érveknek,

hanem a vakmerőségnek és szemtelenségnek. És olyanokat nem akartam

mondani, amit a legszívesebbben hallgattatok volna, míg én sírok,

jajveszékelek és mindenféle mást teszek és mondok, ami véleményem szerint

méltatlan lett volna hozzám, de amit másoktól mindig hallani szoktatok. De

előbb sem tartottam megengedhetőnek, hogy a veszély miatt valami szabad

emberhez méltatlant cselekedjem, és most sem bánom, hogy úgy védekeztem,

ahogyan védekeztem, hanem sokkal szívesebben választom az ilyen védekezés

után a halált, mint az olyan után az életbenmaradást. Mert sem pörben, sem

háborúban, sem nekem, sem senki másnak nem szabad azon mesterkednie, hogy

a halált bármi módon is, de kikerülje. Hiszen a csatákban is gyakran

világos, hogy könnyen kikerülheti az ember a halált, ha fegyvereit

elhányja, vagy ha esdekelni kezd üldözőihez; és sok más eszköz is van még

mindenféle veszedelemben arra, hogy az ember a halál elől megmeneküljön,

ha elég vakmerő mindent tenni és mondani. Hiszen nemis ez a nehéz,

férfiak, megmenekülni a haláltól, sokkal nehezebb megmenekülni a bűntől.

Hisz ez a halálnál fürgébben fut. Így engem, aki lassújárású vagyok és

öreg, a lassabban futó ellenség ért utol, vádlóimat pedig, mivel fiatalok

és fürgék, a gyorsabban futó: a gonoszság. Én innen úgy távozom majd, mint

akit ti halálos ítélettel marasztaltatok el, ezek pedig úgy, mint akiket

az Igazság marasztalt el a gonoszság és jogtalanság vétkében. Én is

megmaradok az ítéletem mellett, ők is a maguké mellett. Mindennek

bizonyára így kellett történnie és hiszem, hogy helyesen van így.

   XXX. Most pedig a jövőt szeretném megjósolni nektek, elítélőim; hiszen ott

állok már, ahol az emberek leginkább szoktak jósolgatni: a halál

pitvarában. Kijelentem, férfiak, akik engem megöltök, hogy halálom után

rögtön elér benneteket a megtorlás, mely - Zeuszra! - sokkal súlyosabb

lesz, mint ez a halálbüntetés. Azért míveltétek ezt velem, mert azt

hittétek: megszabadultok attól, hogy életetekről számot adjatok; de azt

állítom: éppen az ellenkezője történik majd veletek. Még többen lesznek a

számonkérők, kiket eddig én tartóztattam és ti nem vettétek őket észre; és

annyival terhesebbek, amennyivel fiatalabbak; ti pedig mégjobban

bosszankodtok majd. Ha azt hiszitek, hogy egyesek megölésével valakit is

meggátoltok abban, hogy helytelen életetekért korholjon titeket, nem jól

gondolkoztok. Mert az ilyen megszabadulás nem is lenne szép, de nem is

lehetséges; legszebb és legkönnyebb az a másik: nem a mások

megakadályozása, hanem a magatok előkészítése, hogy a lehető legderekabbak

legyetek. És tőletek, akik a halálomra szavaztatok, ezzel a jóslattal el

is válok. 

   XXXI. A fölmentésemre szavazókkal pedig szíves-örömest elbeszélgetnék még

erről a most történt dologról, míg a tisztviselőknek még egyéb

elfoglaltságuk lesz és amíg nem indulok oda, ahol majd meg kell halnom.

Tehát, férfiak, maradjatok addig még velem. Semmi sem gátolja, hogy

elbeszélgessünk egymással, míg van időnk. Nektek ugyanis, mint

barátaimnak, föl szeretném tárni, hogy mi jelentősége van annak, ami most

velem történt. Velem ugyanis, bírák - mert azt hiszem, titeket joggal

nevezlek bíráknak, mikor így szólítalak - valami csodálatos dolog történt.

Az a megszoktam jósige, a daimonion szava, egészen idáig mindenkor nagyon

sűrűn jelentkezett és a legkisebb dologban is ellenem szegült, ha valamit

nem helyesen akartam cselekedni; most pedig olyasvalami történt velem,

hogy a legnagyobb baj, és amit annak is szokás tartani. Velem pedig sem

korareggel, mikor hazulról eltávoztam, nem szállt szembe az isten

jeladása, sem mikor itt a törvényszék elé léptem, sem beszédközben soha,

mikor valamit mondani akartam. Más beszédeimben bizony sokszor a szó

közepén állított meg; most azonban az egész tárgyalás alatt sem

tetteimben, sem szavaimban nem ellenkezett velem. Mit gondolok, mi ennek

az oka? Megmondom nektek: úgy látszik, ami most velem történt, valami jó

dolog és eszerint nem lehet igazunk nekünk, valahányan csak úgy véljük,

hogy a halál rossz. Nagy a bizonyságom erre: lehetetlen, hogy a megszokott

jel ne szegült volna ellenem, ha nem lett volna jó, amit tenni készültem.

   XXXII. De hogy valóban erősen remélhetjük, hogy a halál valami jó, azt

megérthetjük a következőkből is. Mert két dolog közül egyvalami a halál:

vagy abból áll, hogy a megholt semmivé lesz és egyáltalán semmit sem

érzékel már, vagy pedig - ahogyan mondogatni szokták - abból, hogy a lélek

itteni helyét egy más hellyel váltja fel és máshová költözik. És ha semmi

érzéklése sincs, hanem olyan, mint az álom, amelyben alvás közben még

álomképeket sem látni, hiszen akkor csodálatos nyereség a halál. Mert úgy

hiszem, ha valakinek ki kellene választania azt az éjszakát, amelyben úgy

aludt, hogy még álomképet sem látott, azután élete többi éjszakáját és

napját e mellé az éjszaka mellé állítva, meg kellene fontolnia és meg

kellene mondania, hány napot és éjt töltött már el életében kellemesebben

és jobban, mint ezt az éjszakát - akkor, úgy gondolom, nemcsak valamely

közönséges ember, hanem maga a nagy király is úgy találná, hogy a többihez

képest nagyon könnyen meg lehet azokat a napokat és éjeket számlálni. Ha

tehát ilyen a halál, én bizony nyereségnek mondom: mert így egész ideje

nem tűnik többnek, mint egyetlen éjszakának. Ha pedig a halál valamiféle

elköltözés innen, egy másik helyre és igaz, amit mondanak, hogy ott vannak

mind a megholtak, akkor mi lehetne ennél nagyobb jó, bírák? Mert ha valaki

Hádész országába ér és megszabadulva az itteni állítólagos bíráktól,

megtalálja majd ott az igazi bírákat, akikről azt tartják, hogy ott

ítélkeznek, Mínószt, Rhadamanthüszt, Aiakoszt, Triptolemoszt és mind a

többi félistent, aki életében igazságos volt, vajon lehet-e rossz, ez az

átköltözés? Vagy azt, hogy együtt lehetek Orpheusszal, Múszaiosszal,

Hésziodosszal meg Homérosszal, ugyan mennyiért nem adnátok sokan? Én

legalább még többször is szívesen meghalok, ha mindez igaz, mert számomra

éppen csodálatos lenne a társalgás, valahányszor csak találkozom

Palamédésszal meg Telamón fiával, Aiásszal, vagy más egykoriakkal, akik

igazságtalan ítélet következtében haltak meg és összehasonlítom az én

esetemet az övékkel, úgy gondolom, ez nem lenne öröm nélkül való. Hát még,

ami a legnagyszerűbb lenne: úgy tölteni ott is időmet, hogy megvizsgálom

az ottaniakat, éppúgy, mint az itteniekkel tettem, ki bölcs közöttük és ki

az, aki csak képzeli, hogy bölcs, de nem az. Ugyan mennyiért nem adná az

ember, bírák, ha megvizsgálhatná azt aki Trójában ama hatalmas sereget

vezette, vagy Odüsszeuszt, vagy Szíszüphoszt, vagy még ezer meg ezer mást,

férfit és nőt, akit még említhetne? Azokkal ott társalogni, együttlenni és

őket megvizsgálni kimondhatatlan nagy boldogság lenne. Mert egészen

bizonyos, hogy az ottaniak nem ölik meg az embert ilyesmiért, hisz a többi

között még abban is boldogabbak az ott lévők az ittenieknél, hogy a

hátralévő időben már halhatatlanok - ha igaz, amit mondani szoktak.

   XXXIII. Tehát nektek is, bírák, jóreménységgel kell lennetek, ami a halált

illeti és meg kell gondolnotok azt az egy bizonyos igazságot, hogy a jó

emberrel nem történhetik rossz sem életében, sem halálában, és nem is

feledkeznek meg az istenek az ő ügyeiről; az én dolgaim sem maguktól

jutottak ilyen fordulathoz, hanem világos előttem, hogy jobb volt most már

ez nekem így: holtnak lennem s szabadnak a bajoktól. Ezért is nem tartott

vissza engem sehol az a jel és ezért is nem haragszom nagyon elítélőimre

és vádlóimra. Ámbár ők nem eszerint a meggondolás szerint ítéltek el és

vádoltak, hanem mert azt hitték, hogy ártanak vele, és azért megérdemlik a

korholást. Egyet azonban még kérek tőlük: ha majd fiaim fölserdültek,

őrajtuk álljatok bosszút, férfiak, szakasztott úgy bántsátok őket, mint

ahogyan én bántottalak benneteket, ha látjátok, hogy pénzzel, vagy bármi

mással inkább törődnek, mint az erénnyel, vagy azt hiszik, érnek valamit,

pedig semmit sem érnek: korholjátok akkor őket, úgy mint benneteket én,

hogy nem azzal törődnek, amivel kell s hogy úgy vélik, érnek valamit,

pedig semmirekellők. Ha ezt teszitek, igazságos dolgot szenvedek el

tőletek én is, a fiaim is.

   De ideje már, hogy távozzunk. Én halni indulok, ti élni: de hogy kettőnk

közül melyik megy jobb sors elé, az mindenki előtt rejtve van, kivéve az

istent. 







-o0o-

