RUDOLF STEINER:





EGY ÚT�AZ EMBER�ÖNMEGISMERÉSÉHEZ





Nyolc meditációban








*   *   *








A mû eredeti címe: „Ein Weg zur Selbsterkenntnis des Menschen. – In acht Meditationen”


A fordítás az 1920-as kiadás alapján készült.


Elsõ magyar kiadás: 1992. március


Második kiadás: 1993. július





Harmadik kiadás





© Felelõs kiadó: Biczó Iván


© Biczó Iván, 1994. Hungarian translation


Minden jog fenntartva!





Megrendelés és bibliográfiai felvilágosítások: 1162 Budapest, Rákosi út 151/B.


ISBN: 963 450 638 0








  


�TOC \o "1-3" �EGY ÚT AZ EMBER ÖNMEGISMERÉSÉHEZ	� GOTOBUTTON _Toc487711217  � PAGEREF _Toc487711217 �1��


Tartalom	� GOTOBUTTON _Toc487711218  � PAGEREF _Toc487711218 �1��


Bevezetõ megjegyzések	� GOTOBUTTON _Toc487711219  � PAGEREF _Toc487711219 �3��


Elsõ meditáció�A meditáló megkísérel valós képzetet nyerni a fizikai testrõl	� GOTOBUTTON _Toc487711220  � PAGEREF _Toc487711220 �5��


Második meditáció�A meditáló megkísérel valós képzetet nyerni az elemi vagy éterikus testrõl	� GOTOBUTTON _Toc487711221  � PAGEREF _Toc487711221 �11��


Harmadik meditáció�A meditáló megkísérel képzeteket alkotni magának az elemi világ szellemi látással való megismerésérõl	� GOTOBUTTON _Toc487711222  � PAGEREF _Toc487711222 �16��


Negyedik meditáció�A meditáló megkísérel képzetet alkotni a „Küszöb Õrérõl”	� GOTOBUTTON _Toc487711223  � PAGEREF _Toc487711223 �21��


Ötödik meditáció�A meditáló megkísérli az „asztrális test” képzetét kialakítani	� GOTOBUTTON _Toc487711224  � PAGEREF _Toc487711224 �26��


Hatodik meditáció�A meditáló megkísérli az „Én-test” vagy „Gondolat-test” képzetét kialakítani	� GOTOBUTTON _Toc487711225  � PAGEREF _Toc487711225 �30��


Hetedik meditáció�A meditáló megkísérel képzeteket alkotni az érzékfeletti világokbeli átélés módjáról	� GOTOBUTTON _Toc487711226  � PAGEREF _Toc487711226 �36��


Nyolcadik meditáció�A meditáló megkísérel képzetet alkotni az ember megismételt földi életeinek áttekintésérõl	� GOTOBUTTON _Toc487711227  � PAGEREF _Toc487711227 �42��


Utószó a 2. kiadáshoz ( 1918)	� GOTOBUTTON _Toc487711228  � PAGEREF _Toc487711228 �46��


SZELLEMTUDOMÁNYI KIADVÁNYOK	� GOTOBUTTON _Toc487711229  � PAGEREF _Toc487711229 �49��


JÁSPIS Szellemtudományi Folyóirat.	� GOTOBUTTON _Toc487711230  � PAGEREF _Toc487711230 �50��


�





Bevezetõ megjegyzések


Ebben az írásban az ember lényérõl törekszünk szellemtudományi ismereteket adni. A leírást úgy fogtuk, hogy az olvasó a leírtba képes belenõni, úgyhogy az az olvasás során egyfajta önmagával való megbeszéléssé lesz. Ha ez a megbeszélés olyanná válik, hogy eközben addig ismeretlen erõk, amik minden lélekben felébreszthetõk, nyilatkoznak meg, az olvasás igazi belsõ lelki munkához vezet. És a lélek lassanként lelki vándorútra késztetve találja magát, mely valóban a Szellemi Világ látására vezet. A közölteket ezért adtuk nyolc meditáció formájában, amik ténylegesen elvégezhetõk. Ha ez megtörténik, úgy alkalmasak lehetnek arra, hogy saját belsõ elmélyedése alapján juttassák azt a léleknek, amirõl szó esik bennük.


Törekvésünk arra irányult, hogy egyrészt annak az olvasónak adjunk valamit, aki az érzékfeletti területén, ahogyan azt itt értjük, az irodalommal és a munkákkal már behatóbban megismerkedett. Így az érzékfeletti élet ismerõje talán a leírtak módja, a közvetlenül a lelki átéléssel összefüggõ közlés révén talál majd itt valamit, ami számára fontos lehet. És vannak másrészrõl, akik úgy találhatják, hogy éppen ennek a leírásnak a révén használhatunk vele annak is, aki a Szellemtudomány eredményeitõl távol áll még.


Szellemtudományi területen megjelent egyéb írásaimhoz jelentsen ez kiegészítést és bõvítést is. Tekintsék azonban önmagában is olvashatónak.


„Theosophie” és „Umriss einer Geheimwissenschaft” c. mûveimben arra törekedtem, hogy a dolgokat úgy mutassam meg, ahogyan azok annak a megfigyelésnek a számára adódnak, amely a Szellemire irányul. Ezekben az írásokban az ábrázolás leíró jellegû, aminek menetét a dolgokból megnyilatkozó törvényszerûség írta elõ. – Ebben az „Út az ember önmegismeréséhez” c. mûben más a leírás. Benne azt mondjuk el, amit egy lélek, aki bizonyos módon kel útra a Szellemi felé, tapasztalhat. Az írás ezért lelki élmények visszaadásának tekinthetõ. Azt kell csak figyelembe venni, hogy az élmények, amikre oly módon tehet szert valaki, ahogyan azt itt írtuk le, az egyes léleknél annak különleges sajátosságai szerinti individuális formát kell, hogy öltsenek. Törekedtünk rá, hogy ennek eleget tegyünk, s a dolgokat vehetjük úgy is, hogy a leírtakat, ahogyan felvázoltuk, egy bizonyos lélek pontosan így is élte át. (A cím emiatt „Egy út az ember önmegismeréséhez”.) Éppen ezért szolgálhat az írás arra, hogy az itt leírtakba más lelkek is beleéljék magukat és hasonló célokhoz érjenek. Ez az írás így kiegészítése és bõvítése annak, ami „Hogyan jutunk a Magasabb Világok megismeréséhez?” c. könyvemben található.


Csak egyes szellemtudományi alapélményeket mutattunk be. Egyelõre lemondunk a „Szellemtudomány” további területeinek ilyen módon való közlésérõl.


München, 1912. augusztus


Rudolf Steiner


Elsõ meditáció��A meditáló megkísérel valós képzetet nyerni�a fizikai testrõl


Ha a lélek az érzékeken és a képzetalkotásán keresztül a külvilágnak adta oda magát, valódi magára-eszmélés mellett nem állíthatja, hogy észleli ezeket a jelenségeket vagy, hogy átéli a külvilág dolgait. Ugyanis a külvilágnak való odaadása idején valójában semmit se tud magáról. A napfény, mely a dolgokról sokrétû színjelenségben terül szét a térben, ez éli tulajdonképpen át magát a lélekben. Ha a lélek valamilyen eseménynek örül, az öröm élményének idõpontjában, amennyire tud a dologról, õ maga öröm. Az öröm éli át benne magát. A lélek egy a maga világot-átélésével; nem annak éli magát át, ami örül, ami csodálkozik, gyönyörködik vagy fél. Õ az öröm, csodálkozás, gyönyörködés, félelem. Ha a lélek mindig megvallaná ezt magának, azok az idõk, amik során visszavonul a külvilág átélésétõl és saját magát tekinti, csak így kerülhetnének helyes megvilágításba. Egészen sajátos életnek tûnnének, mely elsõre a közönséges lelki élettel egyáltalán nem hasonlítható össze. Az életnek ezzel a sajátos módjával kezdenek felmerülni a tudatban a lelki lét rejtvényei. És ezek a rejtvények forrásai alapjában véve minden egyéb világrejtvénynek. – Amikor a lélek rövidebb vagy hosszabb idõre megszûnik egy lenni a külvilággal és az önlét magányába húzódik vissza, állanak külvilág és belsõ világ az emberi szellem elé.


Nem egyszerû folyamat ez a visszahúzódás, olyan, ami egyszer lezajlik és azután szinte ugyanolyan módon meg lehetne ismételni. Kezdete ez inkább égy elõzõleg ismeretlen világokba vezetõ vándorútnak. Ha a vándorlást megkezdtük, úgy minden lépés, amit tettünk, továbbiakra való indítékká lesz. És elõkészítése is e továbbiaknak. A lelket a továbbiakra ez teszi csak képessé. És minden egyes lépéssel többet tudunk meg az arra a kérdésre adandó válaszból, hogy: Mi is a szó igazi értelmében az ember? A közönséges életszemlélet elõl rejtve maradó világok nyílnak meg. És mégis egyedül bennük van meg az, ami erre az életszemléletre vonatkozólag is képes az igazságot megnyilatkoztatni. – Ha egyetlen válasz sem átfogó, végleges, a válaszok, amiket belsõ lelki vándorúton küzdenek ki, mégis olyanok, amik mindazon túlmennek, amit a külsõ érzékek és a hozzájuk kötõdõ értelem képesek adni. És erre a másikra szüksége van az embernek. Hogy ez így van, észreveszi amint igazából magára eszmél.


E vándorúthoz mindenekelõtt józan, száraz megfontolásokra van szükség. Az érzékfeletti területre – mellyel a léleknek végül is dolga van – való további elõrehatoláshoz ezek nyújtanak szilárd kiinduláspontot. Nem egy lélek szeretné megtakarítani ezt a kiinduláspontot és azonnal az érzékfelettibe hatolni. Az egészséges lélek azonban, mégha elõbb az ilyen megfontolással szembeni idegenkedés alapján elkerülte azt, késõbb majd mégis odaadja magát neki. Bármennyit is ismert meg más kiinduláspont alapján valaki ugyanis az érzékfelettibõl, biztos talajt maga alatt csak olyan jellegû megfontolás szolgáltat számára, mint az itt következõ.


Eljöhetnek a lélek életében a pillanatok, amikor így szól magához: Képesnek kell lenned mindaz elõl elvonulni, amit egy külvilág nyújthat számodra, ha csak nem akarsz megengedni olyan vallomást kicsikarni magadból, amellyel tovább nem lehet meglenni, hogy ui. csak az önmagát megélõ képtelenség lennél. – Amit kinn észlelsz, nélküled van ott; nélküled volt és nélküled is meglesz. Miért érzékelik magukat benned a színek, amikor pedig érzékelésed részükre jelentõség nélkül való? Miért képezik a külvilág anyagai és erõi testedet? Utóbbi külsõ megjelenéseddé éled. A külvilág magaddá (zu dir) alakul. Észreveszed, hogy erre a testre szükséged van. Ugyanis érzékeid nélkül, amiket ez képes csak megformálni számodra, elõször is semmit sem volnál képes magadban megélni. Tested nélkül, úgy, ahogyan elsõre vagy, üres lennél. Belsõ telítést és tartalmat õ ad neked. – Eztán minden olyan megfontolás színre léphet, ami nélkül az emberi lét meg nem maradhat, hacsak nem akar bizonyos idõkben, amik minden ember számára eljönnek, elviselhetetlen ellentmondásba kerülni önmagával. Ez a test, ez úgy él, hogy kifejezése most a lelki átélésnek. Folyamatai olyan természetûek, hogy a lélek általa él és magát benne éli át. Ez egyszer nem így lesz majd. Ami a testben él, egyszer teljesen más törvényeknek lesz majd alávetve, mint most, amikor értem, lelki átélésemért zajlik. Azoknak a törvényeknek lesz majd alávetve, amik szerint kinn a természetben állnak viszonyban az anyagok és erõk; törvényeknek, amiknek hozzám és életemhez nincs közük többé. A testet, melynek lelki átélésemet köszönhetem, az általános világfolyamat veszi majd fel magába és benne úgy viselkedik majd, hogy mindazzal, amit magamban élek át, többé semmi köze nem lesz.


Ilyen megfontolás a halál gondolatának minden borzalmát felvonultathatja a belsõ átélés színe elõtt anélkül, hogy ebbe a benyomásba azok a pusztán személyes érzelmek vegyülnének, amik a lélekben rendesen ehhez a gondolathoz fûzõdnek. Ilyen érzések azt eredményezik, hogy nem egykönnyen áll be irányában az a nyugodt, elengedett diszpozíció, ami a megismerõ szemléléshez szükséges. – Hogy az ember a halálról és a léleknek a test feloszlásától független életérõl akar ismereteket szerezni, nagyon is érthetõ. Az a mód, ahogyan az itt szóba jövõ kérdésekhez áll, jobban, mint alig valami más a világban, alkalmas a tárgyilagos pillantás megzavarására és olyan válaszok érvényesnek elfogadására, amiket a kívánság sugallt. Szellemi területen azonban semmirõl sem szerezhetünk igazi megismerést, anélkül, hogy teljesen a részt nem vevõk módjára – a „nem”-et ne olyan készségesen fogadnánk el, mint az „igen”-t. És tekintsen csak lelkiismeretesen önmagába, hogy teljességgel tisztába jöjjön vele: nem ugyanazzal az egykedvûséggel fogadná az ember a megismerést, hogy a test halálával a lelki élet is kialszik, mint a másikat, mely a lélek halál utáni megmaradásáról szól. Biztos persze, hogy vannak olyanok, akik teljesen õszintén vallják a léleknek a testi élet feloszlásával együttes megsemmisülését, s akik ezzel a gondolattal rendezik is be életüket. Ezek számára is áll azonban, hogy semmiképp nem elfogulatlanok érzéseikkel ezzel a gondolattal szemben. A megsemmisülés ijedelmétõl mindenesetre nem hagyják arra ragadtatni magukat, hogy a megismerés alapjait – melyek világosan szólnak hozzájuk – ne engedjék túlharsogni attól a vágytól, mely a továbbélésre irányul. Ezeknek az embereknek a képzetei ennyiben gyakran tárgyilagosabbak, mint azoké, akik anélkül, hogy tudnák, a továbbélés számára indokokat képzelnek be, vagy engednek meg maguk elé vetíteni, mivel lelkük mélyén rejtve éppilyen továbbélés vágya izzik. Azonban nem kisebb az elfogultság a halhatatlanságtagadók körében sem. Csak más alakot ölt. Vannak köztük olyanok, akik egy bizonyos képzetet formálnak arról, hogy mit is jelent élet és létezés. Ez a képzet vezeti arra õket, hogy bizonyos olyan feltételeket kelljen elgondolniok, amik mellett egyedül lehetséges ez az élet. Ahogyan ezután a létre tekintenek, az világlik ki számukra, hogy a lelki élet feltételei már nem lehetnek meg, ha elesik a test. Ezek az emberek nem veszik észre, hogy elõbb egy bizonyos képzetet alkottak maguknak arról, ahogyan egyedül lehetséges az élet, és, hogy egyedül azért nem képesek elhinni, hogy az a halál után folytatódik, mivel képzetükbõl nem kínálkozik rá semmilyen lehetõség, hogy testetlen létet gondoljanak el. Ha nem is kívánságaik, de képzeteik alapján elfogultak, melyektõl képtelenek megszabadulni. Ezen a területen sok elfogultságra találni még. Mindig egyes példákat lehet csak felhozni mindabból, ami ebben a vonatkozásban létezik.


Az a gondolat, hogy a test, aminek folyamataiban a lélek kiéli magát, egyszer a külvilágnak lesz alávetve és olyan törvényeket követ majd, amik a bensõ átéléssel semmilyen viszonyban nem állanak, ez a gondolat a halálélményt úgy engedi a lélek elé állni, hogy nem kell semmilyen kívánságnak, semmilyen személyes érdeknek a vizsgálódásba keverednie s, hogy ez az élmény tiszta, személytelen megismerési kérdéshez vezethet. Ekkor azonban hamarosan az az érzés is megmutatkozik, hogy a halál gondolata nem önmagáért jelentõs, hanem azért, mert fényt vethet az életre. Arra a nézetre kell jutni, hogy az élet rejtélyét a halál lényege révén kell megismerni.


Az, hogy a lélek igényli a maga továbbélését, mindenképpen oda kellene, hogy vezesse, hogy gyanakvóvá tegye mindazoknak a nézeteknek az irányában, amiket errõl a továbbélésrõl alkot magának. Ugyan miért is törõdnének a világ tényei azzal, amit a lélek érez. Igényei alapján értelmetlennek érezhetné magát, ha arra kellene gondolnia, hogy lánghoz hasonlóan, mely a fûtõanyagból származik, testének anyagából lobbanna fel és utána újra kioltódnék. Ez azonban mégis lehetne így, akkor is, ha értelmetlennek találnák. – Ha pillantását a lélek a test felé irányítja, úgy csak azzal számoljon, amit az képes mutatni számára. Úgy tûnik itt, mintha a természetben azok az erõk hatnának, amik az anyagokat és az erõket kölcsönhatásba vonják és mintha ezek a törvények uralnák a testet és egy idõ múltán azt az általános erõjátékba vonnák újra be.


Forgathatjuk úgy ezt a gondolatot, ahogyan csak akarjuk: természettudományosan alkalmasint használható, az igazi valóság vonatkozásában azonban teljesen lehetetlennek bizonyul. Kialakulhat az a nézet, hogy õ egyedül a tudományos értelemben tiszta, józan és minden egyéb csak szubjektív hit; mindezt beképzelheti magának valaki. Igazi elfogulatlanság mellett azonban nem tartható. És ez a lényeg. Nem az esik latba, amit saját lénye alapján érez szükségesnek a lélek, hanem az, amit a külvilág, melybõl a test való, nyilatkoztat meg. Ez a külvilág a halál után felveszi magába anyagait és erõit. Benne azután ezek olyan törvényeknek engedelmeskednek, amiknek tökéletesen egyre megy, ami az emberi testben az élet során zajlik. Ezek a – fizikai és kémiai természetû – törvények a test irányában nem viselkednek másként, mint a külvilág minden más élettelen dolgával. Lehetetlen valami mást gondolni, mint, hogy a külvilágnak az emberi testhez való ez a közömbös viszonya nem a halállal áll csak be, hanem, hogy az már az élet során is fennáll. Nem az életbõl nyerhetünk képzetet az érzéki külvilágnak az emberi testen való részesedésérõl, hanem egyedül azáltal, hogy ezt gondoljuk: „mindazzal, amit érzékeid hordozójaként, olyan folyamatok közvetítõjeként, amik által lelked létezik, hordasz magadon, azzal az a világ, amelyet észlelsz, úgy bánik el, ahogyan azt az a képzeted adja meg, mely életeden túlra tekint. Amely azzal számol, hogy eljön egy idõ, amikor mindezt, amiben most átéled magadat, már nem viseled magadon.” Az érzéki külvilág testhez való viszonyának minden egyéb elképzelése önmagában érezteti, hogy a valósággal szemben nem tartható. Az a képzet azonban, hogy csak a halál után nyilatkozik meg a külvilágnak a testre vonatkozó igazi részesedése, semmivel sem kerül konfliktusba, amit a külvilágban és belsõ világunkban ténylegesen átélünk. Semmi elviselhetetlent nem talál a lélek abban a gondolatban, hogy anyagai és erõi a külvilág folyamatai alá kerülnek, amiknek a lélek saját életével semmi dolguk sincs. Az életnek történõ tökéletesen elfogulatlan odaadása során a maga mélységeiben semmilyen a testbõl felszínre törõ kívánságot sem képes felfedezni, mely a halál utáni feloszlás gondolatát kellemetlenné tenné számára. Az elviselhetetlen akkor lép csak fel, ha azt a képzetet kellene megalkotnia, hogy a külvilágba visszatérõ anyagok és erõk magukkal viszik az önmagát átélõ lelket. Egy ilyen képzet ugyanabból az okból lenne elviselhetetlen, mint minden másik, amely nem a külvilág megnyilatkozásának történõ odaadásból természetszerûen adódik.


Hogy a külvilágnak a testi lét vonatkozásában az élet során teljesen más osztályrészt tulajdonítsunk, mint a halál után, olyan gondolat, amit a semmibõl kellene elõvenni. Értelmetlen gondolatként, a valóság mindig vissza kell, hogy vesse; az a gondolat ellenben, hogy a külvilágnak a testre vonatkozólag az élet során ugyanolyan osztályrész jut, mint a halál után, egészséges képzet. A lélek, amikor az utóbbi gondolatot táplálja, a tények megnyilatkozásával tökéletes összhangban érzi magát. Azt érezheti, hogy ennek a képzetnek a révén a tényekkel, amik önmagukért beszélnek és amikhez semmilyen mesterséges gondolatot nem szabad hozzáfûzni, nem kerül ellentmondásba.


Nem mindig ügyelünk rá, hogy a lélek természetes, egészséges érzülete a természet megnyilatkozásaival milyen szép összhangban áll. Ez annyira magától értetõdõnek tûnhet, hogy említeni sem kellene; mégis ez a látszólag jelentõség nélkül való hoz megvilágítást. Az, hogy a test elemeibe bomlik, nem jelent semmi elviselhetetlent; értelmetlen azonban a másik, az, hogy ez a lélekkel is így lenne. Sok emberi személyes ok létezik, ami értelmetlennek jeleníti ezt meg; ezeket az objektív vizsgálatnak figyelmen kívül kell hagynia. A teljesen személytelen odaadás azonban, annak, amit a külvilág tanít, mutatja meg, hogy ennek a külvilágnak az élet során sem írható más osztályrészül a lélek vonatkozásában, mint halál után. Mértékadó, hogy ez a gondolat szükségszerûnek adódik és, hogy minden felvethetõ ellenvetéssel szemben megáll. Aki teljes tudatosságával gondolja, közvetlen bizonyosságnak érzi ezt. Valójában azonban úgy halhatatlansághívõk, mint halhatatlanságtagadók így gondolják. Az utóbbiak alkalmasint azt mondják, hogy a törvényekben, amik a halál után a testen mûködnek, vannak meg az élet során lejátszódó folyamatainak feltételei is; tévednek azonban, amikor azt hiszik, hogy tényleg azt képzelhetik, hogy ezek a törvények az élet során a testtel, mint lélek-hordozóval más viszonyban állanak, mint a halál után.


Önmagában csak az a képzet lehetséges, hogy az erõknek az a különleges összefüggése is, ami a testtel jelenik meg, a testtel, mint lélek-hordozóval pontosan olyan részvétlenül áll szemben, mint az, amely a halott testen kelti a folyamatokat. Nem a lélek számára van meg ez a részvétlenség, hanem a test anyagaira és erõire vonatkozólag. A lélek a testen éli magát át; a test azonban a külvilággal, abban, általa él és a lelkit a maga számára nem másként engedi mérvadónak lenni, mint a külvilág folyamatait. Arra a nézetre kell jutni, hogy a testbeli vérkeringés számára a külvilág melege és hidege olyan mértékadók, mint a félelem- és szégyenérzet, amik a lélekben játszódnak le.


Így érzi magában az ember a külvilág törvényeit elõször abban az egészen sajátos összefüggésben tevékenykedni, ami az emberi test alakot-öltésében jelentkezik. Ezt a testet a külvilág egy tagjának érzi. Belsõ összefüggésével azonban idegenül áll szemben. A külsõ tudomány jelenleg részben felderíti, hogyan kapcsolódnak össze a külvilág törvényei azzá az egészen sajátos lénnyé, mely emberi testként lép elénk. A jövõtõl elvárható, hogy ez a megismerés egyre tovább halad majd. Azon, ahogyan a léleknek a maga testtel való kapcsolatára kell gondolnia, azon ez az elõrehaladó megismerés a legcsekélyebb mértékben sem képes változtatni. Ellenkezõleg, egyre tisztábban kell majd megmutatnia, hogy a külvilág törvényei a halál elõtt és azután azonos viszonyban állanak a lélekhez. Illúzió elvárni, hogy a haladó természet-megismeréssel a külvilág törvényeibõl adódik majd, hogy a lelki életnek mennyiben közvetítõi a testi folyamatok. Egyre világosabban ismeri majd meg az ember, mi az, ami a testben az élet során végbemegy; a megfelelõ folyamatok azonban mindig olyanoknak mutatkoznak majd, amiket a lélek éppúgy külsõnek érez magára vonatkozólag, mint a test folyamatait halál után.


A külvilágon belülinek kell ezért a testnek megjelennie az erõk és anyagok olyan összefüggéseként, mely önmagában megálló és a külvilág tagjaként önmagában magyarázható meg. – A természet hozza létre a növényt; õ oldja újra fel. Õ uralja az emberi testet és õ mulasztja újra el a maga lényegiségén belül. Ha az ember ezzel a nézettel lép a természet elé, úgy önmagát és mindazt, ami benne van, elfelejtheti és testét a külvilág tagjaként érezheti magán. Ha így gondol a magához és a természethez való viszonyáról, úgy azt éli magán át, amit fizikai testének nevezhetünk.


Második meditáció��A meditáló megkísérel valós képzetet nyerni�az elemi vagy éterikus testrõl


Annak a képzetnek a révén, amit a halál tényéhez kapcsolódva kell alkotnia magának, a lélek a maga lényét illetõ legnagyobb bizonytalanságba kényszerülhet. Ez az eset akkor áll elõ, ha azt hiszi, hogy semmilyen más világról, egyedül az érzéki világról tudhat csak, s arról, amit az értelem képes megismerni ebbõl a világból. A közönséges lelkiélet a fizikai testre irányítja tekintetét. Látja, hogy ez a halál után a természeti összefüggésbe megy át, melynek semmi része abban, amit a halál elõtt a lélek önmaga létének él át. Tudhatja ugyan (az elõzõ meditáció révén), hogy a fizikai test az élet során is ugyanabban a viszonyban áll vele, mint a halál után: ez azonban nem vezeti tovább, mint a maga halálig tartó tapasztalásának belsõ önállósága elismerésére. Ami a fizikai testtel a halál után történik, a külsõ világ megfigyelése szolgáltatja számára. A belsõ átélés számára nem létezik hasonló megfigyelés. Úgy, amint van, ez a lelki élet képtelen tekintetét a halál határán túlra irányítani. Ha képtelen a lélek olyan képzeteket alkotni, amik túlmennek azon a világon, mely a halál után veszi fel a testet, úgy az a lehetõsége sincs meg, hogy valami egyébre, mint – minden lelki vonatkozásában – a halálon túl az üres semmibe tekintsen.


Hogy ez másként lehessen, a léleknek más eszközökkel kellene észlelnie a külvilágot, mint az érzékekkel és az érzékekhez kötött értelemmel. Ezek maguk is a testhez kötöttek és vele együtt pusztulnak el. Amit õk mondanak, soha sem vezethet valami máshoz, csak az elsõ meditáció eredményéhez. És ez csak abban áll, hogy a lélek megvallhatja magának: – „testedhez vagy kötve. Az olyan természeti törvényeknek van alávetve, amelyek úgy állanak hozzád, mint minden más természeti törvény. Általuk a külvilág egy tagja vagy és ennek olyan része van benned, ami számodra legvilágosabbá akkor válik, ha megfigyeled, mit tesz halál után a testeddel. Az élet számára érzékeket és értelmet ad számodra, amik lehetetlenné teszik meglátnod azt, hogyan is áll a dolog a halál küszöbén túli lelki átéléseddel.” Ez a vallomás csak két eredményre vezethet. Vagy elnyomunk minden további kutatást a lélek rejtélyét illetõen és lemondunk arról, hogy bármit is tudjunk ezen a területen. Vagy pedig olyan erõfeszítéseket teszünk, hogy lelki átélés révén érjük el a bensõben azt, amit a külvilág megtagad. – Ezek az erõfeszítések vezethetnek oda, hogy a belsõ átélést erõteljesebbé, energikusabbá tegyék, mint amilyen az a közönséges létben.


A közönséges életben az ember belsõ élményeinek, érzelmi és gondolati életének bizonyos erõsségével rendelkezik. Egy gondolatot például olyankor táplál, amikor külsõ vagy belsõ indíték adódik rá. Ki lehet azonban a többiek sorából emelni valamelyik gondolatot és további indíték nélkül mindig újra el lehet gondolni, bensõleg intenzíven át lehet élni. Egy ilyen gondolatot ismételten a belsõ átélés kizárólagos tárgyává tehetünk. És miközben ezt tesszük, minden külsõ benyomást és minden emlékezést, amik a lélekben fel akarnának merülni, távol tarthatunk magunktól. Az ilyen teljes, gondolatoknak, vagy akár érzéseknek történõ, minden mást kizáró odaadást szabályos belsõ tevékenységgé lehet tenni. Hogy az ilyen belsõ átélés igazán jelentõs eredményekre vezessen, feltétlenül bizonyos kipróbált törvények szerint kell nekifogni. Ilyen törvényeket a szellemi élet tudománya sorol fel. Nagyobb számban a „Hogyan jutunk a Magasabb Világok megismeréséhez?” c. írásomban találhatók megadva.� – Ilyen eljárás mellett a belsõ átélés erõinek megerõsödéséhez jutunk, amely átélés mintegy megsûrûsödik. Ami általa történik, az önmagunkon tett megfigyeléseken lehet felismerni, amik, ha az említett belsõ tevékenységet megfelelõ idõn keresztül folytattuk, fellépnek. A legtöbb esetben mindenesetre sok türelemre van szükség, amíg meggyõzõ eredmények állnak be. És akiben nincs meg a hajlandóság, hogy ezt a türelmet éveken át gyakorolja, semmi különleges eredményre nem jut.


Itt arra van csak lehetõség, hogy ilyen eredmények közül egyetlen példát hozzunk fel. Pedig ezek sokfélék. És amit itt hozunk fel, alkalmas rá, hogy a meditációs utat, amelynek leírását megkezdtük itt, folytassuk.


Valaki hosszabb ideje gyakorolja lelki életének megadott belsõ megerõsítését. Talán semmit sem tapasztal magában, ami alkalmas rá, hogy a világról másként, mint ahogyan eddig megszokta, tegye gondolkodóvá. Egyszer azonban beállhat a következõ. Természetesen az, amit itt írunk le, két embernél nem pontosan ugyanúgy áll majd be. Aki azonban egy ilyen élményrõl igyekszik képzetet alkotni, vele az itt szóban forgó egész területet áttekintette.


Beállhat egy pillanat, amikor a lélek bensõleg teljesen másként éli át magát, mint közönségesen. Ez eleinte többnyire úgy történik, hogy a lélek az alvásból mintegy álomra éled. Mindjárt megmutatkozik azonban, hogy az élmény nem hasonlítható össze azzal, amit egyébként álomként ismerünk. Az érzékek és az értelem világából teljesen elvontan és mégis úgy él ekkor át az ember, ahogyan a közönséges életben csak akkor tapasztal, ha éber állapotban a külvilággal áll szemben. Arra érzi hajtva magát, hogy az élményrõl képzetet alkosson. A képzetalkotáshoz olyan fogalmakat vesz, amikkel a közönséges életben rendelkezik; egészen pontosan tudja azonban, hogy mást él át, mint amire rendesen vonatkoznak ezek a fogalmak. Ezeket olyan élmény kifejezõeszközének tekinti csak, amit azelõtt nem élt át, s amirõl azt is tudni lehet, hogy lehetetlen a közönséges életben. Mindenfelõl mintegy zivatar háborgásától körülvettnek érzi magát. Mennydörgést hall és villámokat tapasztal. Egy ház szobájában tudja magát. Olyan erõvel áthatottnak érzi magát, melyrõl korábban mit sem tudott. Eztán a falakban repedéseket vél maga körül látni. Arra indítja mindez, hogy magához, vagy olyan személynek, akit maga mellett vél, szóljon: „súlyos dolgokról van most szó; a villám a házba vág, megragad; villámsújtottnak érzem magam. Elemészt”. – Amint aztán az ilyen képzetsor lefutott, a belsõ átélés a közönséges lelkiállapotba megy át. Önmagában, az éppen átéltre emlékezõben találja magát. Ha ez az emlékezés annyira élénk és olyan hû, mint valami másé, úgy képessé teszi, hogy az átéltre vonatkozólag ítéletet is alkosson. Közvetlenül tudja akkor az ember, hogy olyat élt át, amit semmilyen testi érzékkel, de közönséges értelemmel sem élhetne át. Érzi ugyanis, hogy az épp felrajzolt leírás, amit magának, vagy másoknak adhat, eszköz csupán az élmény kifejezésére. A kifejezés ugyan a dologra vonatkozó megértetési eszköz; azonban semmi köze hozzá. Tudja, hogy ilyen élményhez egyik érzékét sem használja. – Aki netalán az érzékek vagy az agy valamiféle rejtett mûködésérõl akarna itt beszélni, az nem ismeri az élmény valódi alakját. A leíráshoz, amely villámról, mennydörgésrõl, falrepedésekrõl szól, tartja magát és ezért azt hiszi, hogy a lélek nem mást, csak a közönséges lét utóhangjait élte át. Az átélteket a szó közönséges értelmében vett víziónak kell tartania. Nem képes, csak így gondolni a dolgot. Csak éppen azt nem veszi figyelembe, hogy az, aki ilyen élményt taglal, a villám, mennydörgés, falrepedések szavak alatt csak az átélt számára szolgáló képeket érti és hogy elõbbit a képekkel nem téveszti össze. Az helyénvaló, hogy a dolog úgy jelenik meg számára, mintha ezeket a képeket valóban észlelné. Ilyen esetben azonban a villám jelenségénél nem úgy viselkedik, mint amikor szemével lát villámot. A villám víziója számára csak annyit jelent, mint ami mintegy az igazi élmény fölé szétterül; a villámon át valami egészen másra tekint, valamire, amit az érzéki külvilágban nem lehet átélni.


Azért, hogy helyes ítélet alakuljon ki, szükséges, hogy a lélek, aki ilyet él át, akkor, ha az élmény elmúlt, teljesen egészséges módon viszonyuljon a külvilághoz. Helyesen kell tudnia összehasonlítani azt, ami különleges élményként érte, a közönséges külvilág átélésével. Aki már közönséges életében hajlik arra, hogy a dolgokról való mindenféle ábrándozásra hagyja ragadtatni magát, ilyen ítéletre aligha alkalmas. Minél inkább rendelkezik egészséges, mondhatni józan valóságérzékkel az ember, annál jobb, amikor ilyen dolgok valóságos és értékelõ megítélésérõl van szó. Az érzékfeletti élményeket illetõ bizalmat csak úgy tanúsíthat saját maga irányában, ha a közönséges világ vonatkozásában is elmondhatja magáról az ember, hogy a folyamatokat és dolgokat tisztán, úgy veszi, amint vannak.


Ha így valamennyi feltétel teljesült és megvan az alap feltételezni azt, hogy nem közönséges víziónak esett áldozatul, akkor tudja az ember, hogy olyat élt át, amihez a megfigyelés közvetítõjeként nem a testet használta. A test nélkül, közvetlenül az önmagában erõsebbé vált lélekkel figyelt meg. Egy testén kívüli élmény képzetét szerezte meg.


Belátható, hogy ezen a területen törvényszerû különbségeket álmodozás vagy illúzió és valódi, testen kívül végbement megfigyelés között sem lehet más értelemben megadni, miként a külsõ érzéki észlelet területén. Elõadódhat, hogy valaki eleven íz-fantáziával rendelkezik és egy limonádé puszta elképzelésekor hasonlóan érez, mint amikor tényleg iszik is egyet. Az egyik és a másik közötti különbséget azonban mégiscsak az élet egész összefüggése adja meg. És így van ez azokkal az élményekkel is, amikre a testen kívül teszünk szert. Hogy ezen a területen teljesen meggyõzõ képzetekhez jusson, szükséges, hogy abba egészséges módon élje bele magát az ember, s elsajátítsa az átélés összefüggései megfigyelésének a képességét, s így az egyiknek a másikkal való korrigálásáét.


Egy élményen keresztül – mint amilyen a jellemzett volt – azt a lehetõséget nyertük, hogy azt, ami saját valónkhoz tartozik, nemcsak az érzékeken és az értelmen keresztül, tehát testi eszközökön át, figyeljük meg. A világról immár nemcsak valami mást, mint amit ezek az eszközök engednek megismerni, tudunk; más módon is tudjuk. És ez a különösen fontos. Olyan lélek, aki belsõ átalakulást hajt végre, egyre inkább jut el oda, hogy belássa: az érzéki világban a nyomasztó létkérdések azért nem jutnak el megoldásaikhoz, mert az érzékek és az értelem nem képesek kellõ mélyen a világba hatolni. Mélyebbre azok a lelkek hatolnak, akik annyira átalakítják magukat, hogy képesek testen kívül tapasztalni. Azokban a közlésekben, amiket élményeikrõl tenni képesek, van meg az, ami képes megoldani a lelki rejtélyeket.


Olyan átélés azonban, ami a testen kívül megy végbe, egészen más jellegû, mint egy testen belüli. Ezt éppen az az ítélet világítja meg, amelyet a vázolt élményre vonatkozólag alkothatunk, ha utána a közönséges éber lelkiállapot beállt újra és az emlékezés élénken és eléggé világosan létrejött. Az érzéki testet a lélek az egyéb világtól elkülönítve érzi, azt csak magához tartozónak észleli. Nem így van azzal, amit az ember magában és magán él át testen kívül. Ekkor mindazzal, amit külvilágnak nevezhetünk, összekapcsolva érzi magát. Ami a környezõ világban van, azt önmagával, mint az érzéki életben a kezével összekötöttnek érzi. Nincsen szó a külvilágnak egy belsõ lelki világgal szembeni közömbösségrõl. Teljes mértékben összenõve, összefonódva érzi magát azzal, amit a világnak nevezhetünk. Annak hatásai észlelhetõen haladnak át a saját lényiségen. Belsõ világ és külvilág közt nincsen éles határ. Utóbbiból a szemlélõ lélekhez úgy hozzátartozik teljes környezete, mint a fizikai fejhez tartozik a test két keze. Mégis a külsõ világ egy darabjáról lehet úgy beszélni, mint amely inkább tartozik a saját valóhoz, mint az egyéb környezet, mint ahogyan a fejrõl a kezek vagy lábak vonatkozásában egy önálló tagról beszélünk.


A lélek az érzéki külvilág egy darabját testének nevezi. Az ezen a testen kívül tapasztaló lélek éppígy magához tartozónak tekintheti a nem-érzéki külvilág egy részét. Amikor az ember ehhez a számára az érzéki világon túl elérhetõ területnek a megfigyeléséhez hatol, beszélhet arról, hogy egy érzékileg nem észlelhetõ test tartozik hozzá. Ezt a testet elemi vagy éterikus testnek lehet nevezni, és itt az „éterikus” szónál képzetünkbe a fizikában „éter”-nek nevezett finom anyagot ne vonjuk bele.


Amint az ember természeti külvilággal való viszonyára irányuló puszta megfontolás a fizikai test tényeknek megfelelõ képzetét eredményezi, a lélek vándorútja olyan területekre, amik az érzéki testen kívül szemlélhetõk, s egy elemi vagy éterikus vagy képzõerõtest elismerésére vezet.


Harmadik meditáció��A meditáló megkísérel képzeteket alkotni magának�az elemi világ szellemi látással való megismerésérõl


Olyan világot, mely az érzéki észlelet és a közönséges értelmi gondolkodás számára ismeretlen marad, él át az ember, amikor nem az érzéki testtel, hanem azon kívül, az elemi testtel észlel. Ha ezt a világot valami olyannal akarja összehasonlítani, ami a közönséges átéléshez tartozik, erre az emlékek, az emlékezeti képzetek világa kínálkozik. Ahogyan ezek emelkednek fel a lélek belsejébõl, úgy történik ez az elemi test érzékfeletti élményeivel is. Egy emlékkép esetében tudja azonban a lélek, hogy az egy érzéki világon belüli korábbi élményre vonatkozik. Az érzékfeletti képzet ugyanígy hord egy vonatkozást magában. Ahogyan az emlékezési képzet önmaga által lép fel olyannak, ami nem nevezhetõ pusztán fantáziaszüleménynek, hasonlóan jelenik meg az érzékfeletti képzet is. A lelki átélésbõl küzdi felszínre magát, mindjárt olyan belsõ élményként nyilatkozik meg azonban, ami valami külsõre vonatkozik. Az emlékezeti képzet révén olyasmi jelenik meg a lélekben, amit átéltünk. Az érzékfeletti képzet révén belsõ lelki élménnyé lesz valami, ami valamikor és valahol megvan az érzékfeletti világban. Az érzékfeletti képzetek lényegébõl magából nyilatkozik tehát meg, hogy olyannak tekinthetõk, mint egy érzékfeletti világból származó, belsõleg megnyilatkozó közlések.


Az, hogy az érzékfeletti világbeli élményekkel így milyen messzire jut el, attól függ, mennyire energikusan folytatja lelki élete megerõsítését az ember. Az, hogy az embernek csupán arról van fogalma, hogy egy növény nem kizárólag az, amit az érzéki világban észlelünk belõle, vágy, hogy egy hasonló fogalmat az egész Földrõl szerez, ezek mindkettõje az érzékfeletti átélésnek ugyanahhoz a területéhez tartozik. Ha az, aki megszerezte a képességet, hogy érzéki testén kívül észleljen, egy növényt szemlél, akkor azon kívül, amit az érzékek mutatnak meg rajta, képes egy finom alakzatot is észlelni, mely a teljes növényt átjárja. Ez az alakzat erõlényiségként mutatkozik meg számára; és arra jut, hogy ezt az erõlényiséget annak tekintse, ami az érzéki világ anyagaiból és erõibõl alakítja a növényt, s ami nedveinek keringését kelti. Ha használható, de nem tökéletesen találó kifejezést akar alkalmazni, ezt mondhatja: van a növényben valami, ami a nedveket úgy hozza keringésbe, ahogy saját lelkem emeli karomat. A növénynél egy bensõre tekint. És azzal szemben, amit az érzékek látnak a növényen, a növényi lény e bensõsége számára annak önállóságát kell elismernie. Azt is el kell ismernie, hogy az, az érzéki növényt megelõzõen megvan már. Nekiáll megfigyelni, amint a növény növekszik, elhervad, magot növeszt és ahogyan azt utóbbiból új növény jön létre. Az érzékfeletti erõalakzat különösen akkor leghatalmasabb, ha a megfigyelés a növénymagra irányul. Ekkor az érzéki lényiség bizonyos vonatkozásban jelentéktelen; az érzékfeletti ellenben sokrétû. Mindazt magában foglalja, ami az érzékfeletti világból a növény felépítésében és növekedésében közremûködik. – A teljes Föld érzékfeletti megfigyelésekor egy erõ-lényiség adódik, amelyrõl teljes bizonyossággal tudni lehet, hogy megvolt, még mielõtt mindaz, ami a Földön és benne érzékileg észlelhetõ, létrejött volna. Ezen az úton oda ér el az ember, hogy átélje maga elõtt találva azokat az érzékfeletti erõket, amik a Föld elõidejében azon közremûködtek. Amit így él át, ugyanúgy a növény és a Föld éterikus vagy elemi alaplényeinek vagy testjeinek nevezheti, mint ahogyan azt a testet, mellyel a fizikai testen kívül észlel, a maga elemi vagy éterikus testének mondja.


Már az érzékfeletti megfigyelõképesség kezdetekor az érzéki világ bizonyos dolgainak és folyamatainak, érzéki tulajdonságaikon kívül ilyen elemi alaplényiségeket is tulajdoníthatunk. A növény, vagy a Föld éterikus testérõl beszélünk ekkor. Mégis, az ilyen módon megfigyelt elemi lényiségek egyáltalán nem az egyedüliek, amik az érzékfeletti átélés számára jelennek meg. Egy növény elemi testérõl azt mondhatjuk, hogy az érzéki világ anyagait és erõit alakítja és ezáltal egy érzéki testben éli ki magát. Olyan lényiségek is megfigyelhetõk azonban, amik elemi létet folytatnak, anélkül azonban, hogy érzéki testben élnék ki magukat. Az érzékfeletti megfigyelés számára tehát léteznek tisztán elemi lényiségek is. Nemcsak az érzéki világhoz él át valami többletet; de egy olyan világot él át az ember, amiben az érzéki világ úgy mutatkozik, mint a vízen úszó jégdarabok. Aki csak a jeget lenne képes látni, de a vizet nem, annak lehetõsége volna rá, hogy csak a jégnek tulajdonítson valóságot, s a víznek nem. Aki kizárólag ahhoz tartja magát, ami az érzékeken át nyilatkozik meg, tagadja az érzékfeletti világot, amelyen belül képez egy részt az érzéki világ, mint a vízben található jégdarabok a teljes víztömeg részét.


Észrevehetik majd, hogy azok az emberek, akik érzékfeletti megfigyeléseket képesek tenni, azt, amit szemlélnek, úgy írják le, hogy azokkal a kifejezésekkel élnek, amiket az érzéki érzetektõl kölcsönöztek. Így az érzéki világ egy lényének elemi testét, vagy egy tisztán elemi lényt úgy találhatunk leírva, hogy azt mondják, önmagában zárt sokrétûen színezett fénytestként nyilatkozik meg. Színekben villámlik fel, csillog, vagy világít és azt véteti észre, hogy ez a szín – vagy fényjelenség – életmegnyilvánulása. Amirõl itt a megfigyelõ tulajdonképpen beszél, teljességgel láthatatlan és tudatában van annak, hogy azzal, amit észlel, a fény- vagy színképnek semmilyen más köze nincsen, mint például az írásnak, amellyel egy tényt közölnek, e tényhez magához. Azonban mégsem pusztán önkényesen fejeztek ki érzéki érzésképzetek útján érzékfelettit; hanem, a megfigyelés során ténylegesen olyan élményen mentek át, amely egy érzéki benyomáshoz hasonló. Ez onnét van, hogy az érzékfeletti átélésben az érzéki testtõl való megszabadulás nem tökéletes. Ez az elemi testtel még tovább él és az érzékfeletti élményt egy érzéki formába hozza. Az a leírás ezért, amit egy elemi lényrõl ily módon adnak, így tényleg olyan megjelenésû, hogy érzéki benyomások víziós, vagy fantasztikus összeállításának látszik. Ha a leírást így is adják, az mégis az átéltnek hû visszaadása. Mert látták azt, amit leírnak. Az elkövethetõ hiba nem abban áll, hogy a képet, mint olyant jellemzik. Hibáról akkor lehet csak szó, ha a képet valóságnak tartják és nem azt, amire – mint a neki megfelelõ valóságra – utal a kép.


Olyan ember, aki színeket soha sem észlelt – vakon született –, ha a megfelelõ képességet megszerzi, az elemi lényeket nem úgy írja majd le, hogy azt mondja, színjelenségek módjára villannak fel. Azokat az érzelmi képzeteit használja majd a kifejezéshez, amikhez szokott. Azoknak az embereknek a számára azonban, akik érzékileg látni képesek, egy olyan jellemzés, mely mondjuk azt a kifejezést alkalmazza, hogy egy színalakzat villan fel, teljesen megfelelõ. Általa arról, amit az elemi világ megfigyelõje látott, a megfelelõ érzületet alakíthatják ki. És ez nem csak azokra a közlésekre, amiket a szellemi látó – nevezzük így azt az embert, aki elemi testén át képes megfigyelni – tesz egy nemszellemi-látó felé, hanem a szellemi látók egymás közötti megbeszéléseire is áll. Mert az érzéki világban az ember érzéki testében él és ez az érzékfeletti megfigyeléseket érzéki formába öltözteti számára; ezért az emberi földi élet során az érzékfeletti megfigyeléseknek az általuk létrehozott érzéki képeken keresztül történõ kifejezése egyelõre mégis a közlés használható módja.


A lényeg az, hogy aki ilyen közlést fogad be, lelkében olyan élménye van, ami a szóban forgó tény vonatkozásában, ahhoz helyes viszonyban áll. Az érzéki képeket csak azért közlik, hogy általuk valami átélésre kerüljön. Ahogyan azok megnyilatkoznak, az érzéki világban nem fordulhatnak elõ. Ebben áll sajátosságuk. És épp ezért is hívnak olyan élményeket létre, amik semmi érzékire nem vonatkoznak.


Szellemi látása kezdetén az ember csak nehezen szabadul meg az érzéki kép kifejezésétõl. A képesség elmélyülésével azonban mindenképpen az az igény támad majd, hogy a látottak közlésére jóval önkényesebb ábrázolóeszközöket találjunk. Ezeknél azután mindig annak a szükségessége lép fel, hogy elõbb azokat a bizonyos jeleket, amiket használnak, magyarázzák meg. Mennél inkább követeli meg a korszak kultúrája, hogy általánosan ismertté váljanak az érzékfeletti megismerések, annál inkább mutatkozik majd meg az igény is, hogy ezeket az ismereteket az érzéki világ mindennapi életének kifejezési eszközeinek segítségével közöljék.


Az érzékfeletti élmények adódhatnak úgy, hogy bizonyos idõnként állnak be. Úgymond: érik az embert. Utóbbinak pedig alkalma van akkor rá saját átélése alapján tapasztalni valamit az érzékfeletti világból, abban a mértékben, ahogyan ez a világ több-kevesebb alkalommal azt a kegyelmet gyakorolja irányában, hogy közönséges lelki életébe sugárzik. Egy magasabb képesség azonban abban áll, hogy a közönséges lelki életbõl szellemi látási megfigyelést önkényesen idézünk elõ. Ennek a képességnek az eléréséhez az itt általánosságban a lelki élet belsõ megerõsítésének energikus követésén keresztül vezet. Sok minden függ mégis egy bizonyos lelki diszpozíció elérésétõl is. Az érzékfeletti világgal szembeni nyugodt, higgadt magatartás szükséges. Olyan magatartás, mely épp oly távol áll attól az égõ kívánságtól, hogy a lehetõ legtöbbet és a lehetõ legvilágosabbat tudjuk meg, mint másrészrõl ennek a világnak az irányában fennálló személyes érdektelenségtõl is. Az égõ kívánságnak az a hatása, hogy a testtõl független látás elé mintegy láthatatlan ködöt terít. Az érdektelenség úgy veszi ki magát, hogy az érzékfeletti dolgok ténylegesen megnyilatkoznak ugyan, azonban egyszerûen nem veszik észre õket. Ez az érdektelenség néha egészen sajátos alakban fejezõdik ki. Vannak emberek, akik a legõszintébb módon szeretnének szellemi látási élményekhez jutni. Elejétõl fogva azonban meghatározott képzetet alakítanak maguknak ki arról, hogy milyeneknek is kell ezeknek lenniök, hogy valódinak ismerhessék el õket. Ezután pedig jönnek a valódi élmények; ezek azonban anélkül suhannak mellettük el, hogy irányukban érdeklõdést tanúsítanának, mivel nem olyanok, amilyeneknek elképzelték maguknak õket.


Az akaratlagosan létrehívott szellemi látás során a bensõ lelki ténykedés folytatásával egyszer eljön a pillanat, amikor tudjuk: a lélek olyat él most át, amit elõzõleg nem élt át. Az élmény nem meghatározott, hanem egy általános érzés, hogy nem az érzéki külvilággal állunk szemben, nem benne vagyunk, azonban nem is önmagunkban, ahogyan közönséges lelki életünk során vagyunk. A külsõ és belsõ átélések egybeáradnak, egyetlen életérzésbe, ami a léleknek eddig ismeretlen volt és amirõl tudja, nem lehetne osztályrésze, ha csak az érzékeken át élne együtt a külvilággal, vagy ha közönséges érzelmeiben és emlékezeti képzeteiben élne. Azt érzi azután, hogy ebbe a lelki állapotba valami, egy eddig ismeretlen világból iktatódik be ide. Errõl az ismeretlenrõl azonban nem tud képzetet alkotni magának. Átélünk, azonban képtelenek vagyunk képzetet alkotni. Ezzel szemben azt, aki ilyet él át, az az érzés fogja el, mintha fizikai-érzéki testében találna akadályra elképzelni azt, ami lelkébe törekszik. Ha most a belsõ lelki erõfeszítéseket továbbra is folytatja, egy bizonyos idõ után mintegy testi ellenállása legyõzõjének érzi magát. A fizikai értelem készüléke eddig csak olyan képzetek alkotására volt alkalmas, amik az érzéki világbeli élményekhez kapcsolódnak. Képtelen egyelõre a képzetbe emelni azt, ami az érzékfeletti világból akar megnyilatkozni. Úgy kell elõbb megdolgozni, hogy képes legyen erre. Ahogyan a gyereket a külvilág veszi körül, értelmi készülékét azonban a külvilág átélésén kell elõkészíteni, hogy a környezetre vonatkozó képzeteket is alkosson magának, ugyanígy az ember is általában képtelen rá, hogy az érzékfeletti világot elképzelje. A kezdõ szellemi látó képzetalkotó készülékén magasabb fokon ugyanazt hajtja végre, mint ami a gyermekben játszódik le. Megerõsített gondolataival gyakorol hatást erre a készülékre. Ezáltal ez fokozatosan átalakul. Képes lesz rá, hogy az érzékfeletti világot képzeti életébe vegye fel. Érezni, amint a lelki tevékenység révén gyakorlunk alakító hatást saját testünkre. Ez, elõször a lélek életével szembeni súlyos ellennyomásként lép fel; idegen testnek érzi magában az ember. Azután észreveszi, ahogyan az egyre inkább idomul a lelki átéléshez; késõbb a testet nem érzi többé, viszont az érzékfeletti világot találja maga elõtt, mint ahogyan nem észlelni a szemet, melyen át a színes világot látjuk. Észlelhetetlenné kell válnia a testnek, mielõtt a lélek az érzékfeletti világba tekinthetne. Ha ily módon eljutottunk oda, hogy a lelket akaratlagos szellemi látóvá tettük, úgy gyakorlatilag ezt az állapotot mindannyiszor elõ lehet idézni, amikor egy gondolatra koncentráljuk magunkat, melyet különösen erõteljesen át tudunk élni magunkban. Az ennek a gondolatnak történõ odaadás következményének tekinthetjük akkor a szellemi látás elõidézését. Egyelõre nem vagyunk még abban a helyzetben, hogy valami meghatározottat, amit akarnánk, lássunk. A lelki életbe olyan érzékfeletti dolgok, folyamatok játszanak majd bele, amikre semmilyen módon nem vagyunk felkészülve és amiket, mint olyanokat, nem szándékoztunk elõidézni. A belsõ erõfeszítés további követésekor azonban oda jutunk, hogy a szellemi tekintetet olyan dolgokra is ráirányítsuk, amiket megismerni szándékozunk. Úgy, ahogyan egy elfelejtett élményt azáltal igyekszünk emlékezetbe idézni, hogy valami rokon jellegût hívunk lelkünkbe, úgy szellemi látóként is kiindulhatunk olyan élménybõl, amirõl joggal tételezhetjük fel, hogy a keresettel kapcsolatban áll. Ha az ismertnek intenzíven adjuk oda magunkat, gyakran hosszabb-rövidebb idõ után hozzájön az, aminek átélésére törekszünk. Általánosságban vegyük azonban figyelembe, hogy a szellemi látó számára a kedvezõ pillanat nyugodt kivárása a legnagyobb jelentõségû. Semmit ne akarjon elõrángatni. Ha egy szándékolt élmény nem adódik, helyes egyelõre lemondani róla és az alkalmat rá más esetben újra létrehozni. Az emberi megismerõ-készüléknek bizonyos élményekhez nyugodt érésre van szüksége. Akinél hiányzik a türelem, ennek az érésnek a kivárására, az helytelen vagy pontatlan megfigyeléseket tesz majd.


Negyedik meditáció��A meditáló megkísérel képzetet alkotni�a „Küszöb Õrérõl”


Amikor a lélek megszerezte a képességet, hogy az érzéki testen kívül figyeljen meg, az érzelmi élet bizonyos nehézségei léphetnek fel nála. Kényszerítve láthatja magát, hogy teljesen más álláspontot foglaljon el magához, mint ahogyan elõtte megszokta. Az érzéki világ felé úgy állt, hogy külvilágnak tekintette azt és a belsõben lévõ élményeket saját tulajdonának. Az érzékfeletti külvilághoz nem viszonyulhat ezen a módon. Amint észleli ezt a külvilágot, azzal mintegy egybefolyik; nem képzelheti úgy elválasztva tõle magát, mint az érzéki külvilágtól. Ennek a révén mindaz, amit ezzel az érzékfeletti külvilággal szemben saját bensõ világának tarthat, egyféle sajátosságot ölt, amit elsõre nehezen lehet a bensõség fogalmával összeegyeztetni. Nem mondhatjuk többé: gondolkodom, érzek, vagy gondolataim vannak és alakítom õket. Azt kell, hogy mondja: valami gondol bennem, valami érzések felvillanását segíti elõ bennem, valami alakítja a gondolatokat, úgy, hogy azok egy bizonyos módon lépnek fel és mutatkoznak a tudatban.


Ez az érzés azonban valami rendkívül nyomasztót hordozhat magában, ha az érzékfeletti átélés módja olyannak bizonyul, ami bizonyosságot szolgáltat arra, hogy igazán valóságot élünk át és nem fantáziáknak vagy illúziónak adtuk oda magunkat. Ahogyan fellép tehát, megmutathatja, hogy az érzékfeletti világ éreztetni és gondoltatni akarja magát; azonban abban, amit létre akar hozni, akadályozva van. Egyszersmind fellép az az érzés is, hogy az, ami itt a lélekbe törekszik, az igazi valóság és, hogy egyedül ez deríthet fényt arra, amit eddig valóságnak éltünk át. Ez az érzés azt az alakot is ölti, hogy az érzékfeletti valóság olyannak mutatkozik, ami a lélek számára eddig ismert valóságot értékben végtelenül túlragyogja. Ez az érzés azért tartalmaz valami nyomasztót, mivel arra a gondolatra jutunk, hogy a következõ, itt megtételre váró lépést akarnunk kell. Annak lényegében, amivé bensõ átélésünk által lettünk, rejlik, hogy ezt a lépést meg is tegyük. Mintegy tagadását annak, amik vagyunk, mint valami önmegsemmisítést kellene éreznünk, ha nem tennénk meg ezt a lépést. És mégis felléphet az az érzés, hogy nem tudjuk megtenni, vagy, ha vállalkozunk rá, a lehetõségek alapján az tökéletlen marad.


Mindez ebbe a képzetbe alakul: úgy, amilyen most a lélek, egy feladat áll elõtte, amit nem képes legyûrni, mert úgy, amilyen most a lélek, az érzékfeletti külvilág nem veszi fel, mivel nem akarja magában megtartani. Így jut arra a lélek, hogy az érzékfeletti világgal ellentétben érezze magát, s azt kell mondania magának, hogy „nem vagy olyan, hogy ezzel a világgal egybeáradhatnál. Ez képes azonban számodra egyedül megmutatni az igazi valóságot és azt is, hogy viszonyulsz te magad ehhez az igazi valósághoz; az igaz valódi követésétõl tehát elválasztottad magad”. Ez az érzés olyan tapasztalatot jelent, ami lelkünk egész értékére nézve egyre inkább válik meghatározóvá. Egész életünkkel tévedésben lévõnek érezzük magunkat. Ez a tévedés azonban különbözik más tévedésektõl. Azokat – gondolják, ezt azonban átéljük. Egy tévedést, amit gondolunk, törlünk, ha a helytelen gondolat helyébe a megfelelõt tesszük. A megélt tévedés a lelki életnek magának vált részévé; a tévedés vagyunk; nem lehet egyszerûen kijavítani, mivel gondolkozhatunk, ahogyan csak akarunk, ez azonban ott áll, a valóság egy része és még hozzá a saját valóságé. Ilyen élmény valami megsemmisítõt jelent valónk számára. Fájdalmasan eltaszítva érezzük bensõnket mindattól, amire áhítunk. Ez a fájdalom, amit a lelki vándorlás egy fokán érzünk, messze túllépi azt, amit az érzéki világban fájdalomnak érezhetünk. És ezért mindazt meghaladhatja, aminek az eddigi lelki élet alapján megfelelünk. Egyfajta kábító jelleggel járhat. A lélek az aggasztó kérdés elõtt állhat, „honnan is szerezzek erõket, elviselni azt, ami itt vár reám?” És a maga életén belül kell megtalálnia ezeket az erõket. Olyasmiben állanak, amit belsõ bátorságnak, bensõ félelemnélküliségnek nevezhetünk.


Hogy a lelki vándorlásban továbbjussunk, oda kell vezettessünk, hogy bensõnkbõl élményeink elviselésére szolgáló ilyen erõk nyíljanak meg, amik akkora belsõ bátorságot és belsõ félelemmentességet adnak, mint amire az érzéki testen belüli életnél nem volt szükség. Ilyen erõk csak az igazi önmegismerésbõl adódnak. Valójában a fejlõdésnek ezen a fokán látjuk csak be, hogy önmagunkról, igaz értelemben eddig mennyire keveset tudtunk. A belsõ átélésnek anélkül adtuk át magunkat, hogy mindezt úgy tekintsük, mint ahogyan a külvilág egy részét szemléljük. Azoknak a lépéseknek a révén azonban, amik ahhoz a képességhez vezettek, hogy testen kívül tapasztaljunk, az önmegismerés számára különleges eszközökhöz jutunk. Megtanuljuk mintegy olyan nézõpontból tekinteni önmagunkat, ami csak akkor adódik, ha az érzéki testen kívül vagyunk. És már a leírt nyomasztó érzés maga az igazi önmegismerés kezdete. A külvilághoz való viszonyában tévedésben lévõnek élni át ugyanis magát, annak mutatja meg a saját lelki lényt, amilyen ténylegesen.


Az emberi lélek természetéhez viszont hozzátartozik, hogy egy ilyen önmagáról történõ felvilágosítást kínosnak érezzen. Csak, ha ezt a kínt átéli, tapasztalja, menynyire erõs az a magától értetõdõ vágy, hogy magunkat emberként, úgy, ahogyan vagyunk, értékesnek, jelentõségteljesnek tartsuk. Rútnak tûnik, hogy ez így van; saját valónknak ezzel a rút voltával õszintén szembe kell néznünk. Ezt a rútságot elõzõleg éppen abból kifolyólag nem tapasztaltuk, mert tudatunkkal saját lényiségünkbe sohasem hatoltunk ténylegesen. Ilyen pillanatban venni csak észre, mennyire szereti magában azt, amit most rútnak kell éreznie. Az önszeretet hatalma teljes nagyságában mutatkozik meg. Egyidejûleg megmutatkozik, milyen csekély a hajlandóság, letenni ezt az önszeretetet. Ha a léleknek azokról a tulajdonságairól van szó, amik a közönséges életben a másokhoz való viszonynál jönnek tekintetbe, a nehézség már meglehetõsen nagynak mutatkozik. Igazi önmegismerés révén például megtudjuk, hogy eddig úgy hittük, hogy valaki irányában jóakarattal vagyunk, a lélek mélyén azonban mégis rejtett irigységet vagy gyûlöletet, vagy hasonlót táplálunk. Felismerjük, hogy ezek az eddig felszínre nem került érzések egyszer minden bizonnyal meg akarnak nyilvánulni. És észrevesszük, hogy igen felületes lenne azt mondani magunknak: most, hogy felismerted, hogy így áll veled, tiltsad el hát magadban az irigységet, a gyûlöletet. Felfedezzük azonban, hogy ilyen gondolattal egyszer egészen biztosan nagyon is gyengének bizonyulunk majd, ha a gyûlölet kielégítésére, az irigység kiélésére irányuló hajtóerõ természeti hatalom módján törnek majd elõ a lélekbõl. Ilyen sajátos önmegismerések az egyik vagy a másik embernél lelki lényének sajátságai szerint lépnek fel. Akkor állnak be, ha megnyílik az érzéki testen kívüli tapasztalás, mivel az önmegismerés akkor igazivá válik és többé attól a vágytól, hogy ilyennek vagy olyannak – amilyennek lenni szeretünk – találjuk magunkat, nem homályosítható el.


Ezek a sajátos önmegismerések fájdalomteliek, nyomasztók a lélek számára. Az, aki azt a képességet kívánja megszerezni, hogy testen kívül tapasztaljon, nem kerülheti õket el. Ugyanis annak az egészen sajátos viszonynak a révén, amibe saját lelkéhez kell kerülnie, szükségszerûen lépnek fel. Azonban a legerõsebb lelki erõkre van szükség, ha egy egészen egyetemes emberi önmegismerésrõl van szó. Olyan nézõpontból figyeljük meg magunkat, amely eddigi lelkiéletünkön kívül foglal helyet. Így szólunk magunkhoz: „emberi lényiséged szerint szemlélted és ítélted meg a világ dolgait és folyamatait. Kíséreld meg egyszer elképzelni, hogy nem szemlélhetnéd így õket, nem ítélhetnéd így meg õket. Akkor egyáltalán nem az lennél, aki vagy. Nem lennének belsõ élményeid. Te magad, semmi lennél”. Így szólni magához, nemcsak annak az embernek kell, ki a mindennapi életben áll és csak ritkán alkot gondolatokat a világról és az életrõl. Így kell beszélnie minden tudósnak, minden filozófusnak. Ugyanis a filozófia is csak az emberi lelki élet tulajdonságai szerinti megfigyelése és megítélése a világnak. Ilyen megítélés azonban az érzékfeletti külvilággal nem tud egybeáradni. Amaz visszautasítja. Vele azonban mindaz visszautasításra kerül, amik eddig voltunk. Egész lelkünkre „Én”-ünkre mint olyasmire tekintünk vissza, amit le kell tenni, ha az érzékfeletti világba akarunk lépni. – A lélek azonban nem képes másként, mint ezt az „Én”-t tartani a maga tulajdonképpeni lényiségének, mielõtt az érzékfeletti világba lépne. Az igazi emberi lényiséget kell benne látnia. Így kell, hogy szóljon magához: ennek az Én-emnek a révén kell képzeteket alkotnom a világról; ezt az Én-emet elvesztenem nem szabad, ha nem akarok magamról lényiségként lemondani. A lélekben a legerõsebb ösztönzés él, hogy az Én-t mindenütt megõrizze, hogy ne veszítsen el minden talajt a lába alól. Amit a közönséges életben a léleknek jogosan így kell éreznie, nem szabad többé így éreznie, amint az érzékfeletti külvilágba lép. Egy Küszöböt kell itt átlépnie, amelyen nemcsak egyik vagy másik értékes birtokában állót, hanem azt kell visszahagynia, ami eddig, önmaga számára volt. Azt kell tudnia mondani magának, „ami számodra legerõsebb igazságodként volt érvényben, most, az érzékfeletti világhoz vezetõ Küszöbön túl a legerõsebb tévedésként kell tudni megjelennie számodra.


Ilyen követelmény elõl visszahõkölhet a lélek. Azt, amit tennie kellene, annyira saját lényisége odaadásának, semmisége-kinyilvánításának érezheti, hogy az említett Küszöbön a követelmény teljesítése vonatkozásában többé-kevésbé bevallja a maga képtelenségét. Ez a bevallás a lehetõ legkülönbözõbb formákat öltheti. Felléphet teljesen ösztönösen és az ember számára, aki a fenti értelmében gondolkodik és cselekszik, ez a megvallás valami teljesen másnak jelenhet meg, mint ami valójában. Például minden érzékfeletti igazsággal szemben mély ellenszenvet érezhet. Álmodozásnak, fantasztikumnak tarthatja azokat. Mindezt csak abból kifolyólag teszi, mivel a neki magának ismeretlen lelki mélységeiben titkos félelmet táplál ilyen igazságok felé. Úgy érzi, hogy csak azzal képes meglenni, amit az érzékek és az értelmi ítélet tárnak fel számára. Kerüli ezért, hogy az érzékfeletti világ Küszöbéhez közeledjék. Ezt a kerülését úgy öltözteti be a maga számára, hogy azt mondja: ami ezen a Küszöbön túli volna, értelem és tudomány elõtt nem tartható. Arról van azonban csak szó, hogy értelmet és tudományt, ahogyan õ ismeri õket, szereti, azért, mivel Én-jéhez kötöttek. Az önszeretetnek egész általános emberi formájáról van szó. Ezt azonban nem vihetjük magunkkal az érzékfeletti világba.


Az az eset is elõállhat azonban, hogy a dolog nem áll meg ennél a Küszöb elõtti ösztönös leállásnál. Hogy az ember tudatosan megy el odáig és azután fordul meg, mert félelmet érez attól, ami vár rá. Ekkor nem egykönnyen tudja majd eltörölni azokat a hatásokat, amik a Küszöb elé lépése folytán közönséges lelki élete számára állanak elõ. S ezek azokban a következményekben lesznek majd meg, amiket az a képtelenség, amit érzékelt, terít egész lelki élete fölé.


Aminek be kell következnie, abban áll, hogy az ember tegye képessé magát rá, hogy azt, amit a közönséges életben a legszilárdabb igazságnak érez, az érzékfeletti világba lépésekor letegye és a dolgok érzékelésének és megítélésének egy más módjára rendezkedjék be. Tisztában kell lennie azzal is, hogy ha ismét az érzéki világgal kerül szembe, ismét az arra érvényes érzékelési és megítélési módot kell alkalmaznia. Nemcsak azt kell megtanulnia, hogy két világban éljen, hanem mind a kettõben teljesen eltérõen élni. Az érzéki és értelmi világban való közönséges benne-állásakor egészséges ítéletét nem szabad, hogy befolyásolja, hogy egy másik világ számára más megítélési mód alkalmazására kényszerül.


Az emberi lényiség számára nehéz az ilyen állásfoglalás. A képességet ehhez csak a lelki élet energikus és türelmes megerõsítésének folytatása révén lehet kifejleszteni. Aki tapasztalatokat szerez a Küszöbön, érzékeli, hogy a közönséges emberi lelki élet számára jótétemény, hogy nem kerül ehhez a Küszöbhöz. Az érzések, amik fellépnek nála, olyanok, hogy nem tehetünk mást, mint ezt a jótéteményt egy lényszerû hatalomtól származónak gondolni, mely az embert megvédi a veszélytõl, hogy az önmegsemmisülés rémületét tapasztalja a Küszöbön. – A külvilág mögött, mely a közönséges élet számára adott, egy másik helyezkedik el. Küszöbe elõtt szigorú Õr áll, aki abban tevékeny, hogy az ember semmit se tudjon meg abból, amik az érzékfeletti világ törvényei. Ugyanis az erre a világra vonatkozó minden kételyt, minden bizonytalanságot mégis könnyebb elviselni, mint annak látását, amit vissza kell hagyni, ha oda be akarunk lépni.


Az ember a leírt élményektõl védett marad, amíg nem lép magához ehhez a Küszöbhöz. Az, hogy elbeszéléseket ismer meg: élményeikrõl azoktól, akik e Küszöbre lépnek, vagy azt átlépték, védettségén nem változtat. Ezzel szemben ilyen megismerés jó értelemben lehet hasznára, ha közeledik ehhez a Küszöbhöz. Ez esetben is úgy van, mint sok másikban, hogy egy tevékenységet jobban hajtunk végre, ha már elõtte képzetet alkothatunk róla, mint ellenkezõ esetben. Azon ellenben, amit az érzékfeletti világ felé vándorlónak önmegismerésben kell elnyernie, ilyen elõre-tudás semmit sem változtat. Nem felel meg ezért a tényeknek, ha egyik-másik szellemileg látó vagy a szellemi látás lényegét jól ismerõ személy kijelenti, hogy ilyen dolgokról, olyanok körében, akik nem állanak közvetlenül az elõtt az elhatározás elõtt, hogy magába az érzékfeletti világba lépjenek, egyáltalán ne beszéljünk. Olyan idõt élünk ma, melyben az embereknek az érzékfeletti világ lényegével egyre inkább meg kell ismerkedniök, ha az élet követelményeihez lelkileg hozzá-felnõtté akarnak lenni. Az érzékfeletti és bennük a Küszöb Õrére vonatkozó megismerések elterjesztése a jelenkor és a közeli jövõ feladataihoz tartozik.


Ötödik meditáció��A meditáló megkísérli�az „asztrális test” képzetét kialakítani


Amikor az elemi testen át tapasztaljuk az érzékfeletti külvilágot, az utóbbitól kevésbé vagyunk lezárva, mint az érzéki testben történõ tapasztalásnál a fizikai környezettõl. Mégis viszonyban állunk ezzel az érzékfeletti külvilággal, ami olyan módon fejezhetõ ki, hogy azt mondjuk, az elemi világ bizonyos szubsztanciáit sajátos elemi testként fûztük magunkhoz, mint ahogyan a fizikai külvilág anyagait és erõit viseljük magunkon a fizikai testben. Az, hogy ez így áll, észrevesszük, amikor érzéki testünkön kívül, az érzékfeletti világban akarunk tájékozódni. Elõfordulhat, hogy az érzékfeletti világ valamely ténye vagy lényisége van elõttünk; ott lehet, rátekintenünk, nem tudjuk azonban, hogy mi is az. Ha elég erõsek vagyunk rá, el lehet ûzni; azonban csak azáltal, hogy az érzéki világbeli tapasztalásunkra való energikus eszmélés révén oda visszahelyezkedünk. Nem tudunk azonban az érzékfeletti világban maradni és a megtekintett tényt vagy lényiséget más ilyenekkel összehasonlítani. Csak ezáltal tudnánk afelõl tájékozódni, hogy mit is jelent a látott. Az érzékfeletti világ látása tehát korlátozódhat arra, hogy egyediségeket észlelünk, nem tudunk azonban az egyiktõl a másikhoz szabadon mozogni. Így az egyedihez érezzük kötve magunkat.


Kutathatjuk most ennek a korlátozottságnak az okát. Akkor találjuk majd csak meg, ha további belsõ fejlesztéssel, mely a lelki életet még inkább erõsíti, jutunk el oda, hogy egy különálló eset során ez a korlátozottság nincs már meg. Akkor azonban észrevesszük, hogy az ok, aminek folytán az egyik látott ténytõl vagy lényiségtõl képtelenek voltunk a másikhoz elmozdulni, saját lelkünkben van. Megtanuljuk felismerni, hogy az érzékfeletti világ látása abban is különbözik az érzéki világbeli észleléstõl, hogy utóbbiban például minden láthatót, ha megfelelõen mûködõ szemmel rendelkezünk, látni is lehet. Ha az egyiket látjuk, ugyanazzal a szemmel a másikat is láthatjuk. Nem így az érzékfeletti világban. Az elemi test érzékfeletti megfigyelõszerve ki lehet képezve rá, hogy ezt vagy azt a tényt átélhessük; hogy egy másikat tekinthessünk meg, a szervet erre ismét sajátosan ki kell képezni. – Egy ilyen kiképzés vonatkozásában az az érzésünk van, mint ami a szervnek az érzékfeletti világ bizonyos része számára való felébredése. Úgy érezzük, mintha az elemi test az érzékfeletti világ irányában egyfajta alvási állapotban volna és mintha minden egyediség számára fel kellene elõbb ébreszteni. Valóban alvásról és ébrenlétrõl beszélhetünk az elemi világban. Csakhogy ennek a világnak a számára alvás és ébrenlét nem váltakozó állapotok, mint az érzéki világbeli lét során. Az emberben egyidejû állapotokként vannak jelen. Ameddig az ember nem szerezte meg a képességet, hogy elemi testén keresztül éljen át valamit, ez a test alszik. Ezt a testet mindig magán viseli az ember, azonban alvó testként. A lelki élet megerõsödésével kezdõdik a felébredés, elõször azonban ennek a testnek csak egy része számára. Egyre jobban éli bele magát az elemi világba az ember, amennyiben egyre többet ébreszt fel saját elemi lényébõl.


Magában az elemi világban a lelket semmi sem képes ehhez a felébredéshez segíteni. Akármennyi is látható már meg: az egyik meglátott (tény vagy lényiség) nem nyújt segítséget ahhoz, hogy egy másikat is megláthassunk. Az érzékfeletti világban szabad mozgékonyságot a lélek semmi olyan által, ami az elemi környezetben található, el nem érhet. Ha folytatjuk a lélek megerõsítésére szolgáló gyakorlatokat, egyre inkább érjük el bizonyos területek számára ezt a mozgékonyságot. Mindezeken keresztül valami olyanra leszünk figyelmesek magunkban, ami nem tartozik az elemi világhoz, amit azonban ennek a világnak az átélésekor fedezünk fel magunkban. Különálló lénynek találja magát az ember az érzékfeletti világban, aki elemi teste kormányzójaként jelenik meg magának, annak mintegy uralójaként, aki ezt a testet fokozatosan az érzékfeletti tudatra ébreszti.


Amikor eljutott ide valaki, a lelket hatalmas egyedüllét érzése fogja el. Egy olyan világban látja magát, ami minden irányban elemi; csak önmagát látja ezekben a végtelen elemi távokban olyan lénynek, aki sehol sem képes magához hasonlóra találni. – Nem állítjuk, hogy a szellemi látáshoz tartó minden fejlõdés ehhez a félelmetes magányossághoz vezet; mégis az; aki a maga erejébõl sajátítja el tudatosan a lelki megerõsödést, el jut majd oda. És aki tanítót követ, ki lépésrõl lépésre irányt mutat számára, hogy fejlõdésében elõrehatoljon, talán csak késõbb, de egy napon mégis észre kell vennie, hogy tanítója önmagára hagyta. Elhagyva tõle és az elemi világ magányosságára átadottnak találja majd elõször magát. Utólag ismeri csak fel, hogy tanítója bölcsen járt el vele és, hogy az önmagára kellett, hogy utalja, miután ilyen önállóság szükségessége mutatkozott.


A lelki vándorútnak ezen a fokán az ember egy az elemi világba számûzöttként jelenik meg magának. Most azonban eljuthat távolabbra is, ha belsõ gyakorlatai révén elégséges lelki erõ van meg benne. Egy új világ felmerülését kezdheti – nem az elemi világban, hanem – saját magában meglátni, amely sem az érzéki világgal, sem az elemi világgal nem azonos. Az ilyen ember számára az elsõhöz egy második érzékfeletti világ társul. Ez a második érzékfeletti világ pedig elõször teljesen belsõ világ. Úgy érezzük, hogy magunkban hordjuk és egyedül vagyunk vele. Ha ezt az állapotot az érzéki világból vett valamivel akarjuk összehasonlítani, úgy a következõ tárul elénk. Valaki minden kedves hozzátartozóját meghalni látta és immár csak az azokra való emlékezést hordja lelkében. Számára már csak gondolataiként élnek tovább. – Így vagyunk a második érzékfeletti világban is. Magunkban hordjuk; tudjuk azonban, hogy valóságától el vagyunk zárva. Csakhogy annak, ami ebbõl a valóságból a lélekben él, magának teljesen más valósága van, mint az érzéki világbeli puszta emlékezési képzeteknek. Ez az érzékfeletti világ a magunk lelkében önálló létet él. Mindaz, ami itt van, a lélekbõl kifelé, valami más felé törekszik. Egy világot érzünk hát magunkban, azonban úgy, hogy ez a világ nem akar megmaradni a lélekben. Ez olyan érzést hív elõ, mintha ennek a világnak minden egyedisége szét akarna robbantani. Eljuthatunk oda, hogy ezek az egyedi részek maguk szabadítják meg magukat, hogy valamit, mint egy lelki burkot, mintegy átszakítanak és elfutnak a lélek elõl. Ekkor mindazzal szegényebbeknek érezhetjük magunkat, ami a lélektõl így elszakította magát.


Most megtanuljuk megismerni, hogy az, amit az érzékfeletti lelki tartalomból úgy vagyunk képesek szeretni, hogy azt önmagáért szeretjük és nem azért, mert a magunk lelkében van –, hogy ez, egy bizonyos módon viselkedik. Az, amit ily módon odaadóan vagyunk képesek szeretni, nem szakítja el magát a lélektõl; a lélekbõl ugyan kifele hatol, ezt a lelket azonban mintegy magával viszi. Oda vezeti ezt el, ahol az, a maga valóságában él. A valódi lénnyel egyfajta egyesülés következik be, míg elõzõleg ennek a lénynek az ember mintegy képmását hordta csak magában. Az itt említett szeretetnek olyannak kell azonban lennie, amelyet az érzékfeletti világban élünk át. Az érzéki világban ilyen szeretetre csak elõkészülni lehet. Mégis elõkészülünk rá, ha a szeretõképességet az érzéki világban erõssé tesszük. Mennél nagyobb szeretetre képes az ember az érzéki világban, ebbõl a szeretõképességbõl annál több marad meg a léleknek az érzékfeletti világ számára. Ez az érzékfeletti világ egyedi jelenségeire úgy vonatkozik, hogy például azokhoz a valóságos érzékfeletti lényekhez, akik az érzéki világ növényeivel állnak kapcsolatban, nem juthatunk el, ha az érzéki világban a növényeket nem szeretjük. Ilyen dolgok vonatkozásában azonban könnyen csalódás érhet. Elõfordulhat, hogy egy ember az érzéki világban szeretetlenül megy el a növényvilág mellett; ennek ellenére lelkében, számára rejtetten tudattalan vonzódás található a növényvilág irányában. Úgy ez a szeretet, amikor az érzékfeletti világba lép, feléledhet.


Amint itt a szeretettõl, úgy az érzékfeletti világ lényeivel történõ egyesülés a lélek más tulajdonságaitól is, így a tisztelettõl vagy az alázattól is függhet, amiket a lélek az érzékfeletti világban egy lény iránt érezhet, ha ennek a lénynek elõször a képmását érzi felmerülni magában. Ezek a tulajdonságok azonban mindig olyanok lesznek, amiket a belsõ lelki tulajdonságokhoz kell sorolnunk. Az érzékfeletti világnak így azokat a lényeit fogjuk megismerni, akik felé ilyen tulajdonságok révén a lélek maga nyitja meg az odajárást. Az érzékfeletti világban történõ tájékozódásra biztos út nyílik meg azáltal, hogy az ember a lények képmásaihoz való viszonyán keresztül teszi szabaddá magának a hozzájuk magukhoz történõ odajárást. Az érzéki világban akkor szeretünk egy lényt, ha megismertük; a második érzékfeletti világban a valósággal történõ találkozást megelõzõen az ember szeretheti a vetülékképet, mivel ez a vetülékkép azt a találkozást megelõzõen jelenik meg.


Amit ezen a módon ismer meg magában a lélek, nem az elemi test. Utóbbival ugyanis mint annak felébresztõje áll szemben. Egy a lélekben meglevõ lény, melyet úgy élünk át, ahogyan önmagunkat élnõk át, ha az alváskor nem válnánk tudattalanokká, hanem tudatosan éreznõk meg magunkat fizikai testünkön kívül és a felébredéskor a felébresztõnek éreznénk magunkat. A lélek így egy benne meglevõ lényiséget ismer meg, amely a fizikai és az elemi testen túl egy harmadikat jelent. Ezt a lényiséget nevezzük asztrális testnek és ezzel a szóval itt még semmi másra nem utalunk, mint ami a lelki lét keretében a vázolt módon éli meg magát.


Hatodik meditáció��A meditáló megkísérli�az „Én-test” vagy „Gondolat-test” képzetét kialakítani


Azt az érzést, hogy érzéki testünkön kívül vagyunk, az asztrális testen belüli átéléskor erõsebben tapasztaljuk, mint az elemi testben való átélés során. Ennél, azon a területen, amiben az érzéki test van, kívül érezzük magunkat; amazt azonban vele-érezzük. Az asztrális testben ellenben az érzéki testet magát érezzük, valami külsõnek. Az elemi testbe történõ átmenetkor olyasmit, mint a saját lényiség kiterjesztését érzékelünk, az asztrális testbe történõ beleélésnél ellenben egyfajta a másik lényiségbe történõ átugrást. És ebbe a lényiségbe lényiségek Szellemi Világát érezzük belehatni. Ilyen vagy olyan módon összekötve vagy rokonnak érezzük magunkat ezekkel a lényiségekkel. És lassanként megtanuljuk megismerni, azt, ahogyan maguk ezek a lényiségek állnak egymáshoz. Az emberi tudat számára a világ a Szellem irányába tágul ki. Az emberi tudat számára a világ a Szellem irányába tágul ki. Az ember olyan Szellemi Lényiségeket lát, akik például olyan hatást gyakorolnak, hogy az emberiség fejlõdésének egymásra következõ korszakait a maguk jellegében valóban Lényiségek határozzák meg. A Korszak-Szellemek, vagy Õskezdetek ezek. Megismerünk más olyan Lényeket, akiknek léte lelkileg úgy folyik le, hogy gondolataik egyidejûleg mûködõ természeti erõk is. Eljutunk oda, hogy elismerjük: csak az érzéki észlelés számára tûnik olyannak, hogy a természeti erõkkel úgy áll a dolog, ahogyan hiszi azt ez az érzéki észlelés. Hogy a valóságban sokkal inkább, mindenütt , ahol egy természeti erõ mûködik, egy Lényiség gondolata éli ki magát, mint a kéz mozgásában egy emberi lélek éli ki magát. – Mindezt nem úgy kell venni, hogy az ember valamiféle teória alapján a természeti folyamatokhoz ezek mögött álló Lényiségeket gondoljon hozzá; a magát asztrális testében átélõ ezekkel a Lényiségekkel olyan fogalommentes, konkrét viszonyba lép, mint az ember az érzéki világban más individuális emberekkel. – Azoknak a Lényiségnek a körében, akik területére ily módon belép, lépcsõzetességet különböztethet meg és a magasabb Hierarchiák egy világáról lehet beszélni. Azokat a Lényiségeket, akiknek gondolatai az érzéki észlelés számára természeti erõkként nyilatkoznak meg, Forma-Szellemeknek nevezhetjük.


A tapasztalás ebben a világban megköveteli, hogy az ember a maga lényét az érzéki világ körében annyira külsõnek érzékelje, ahogyan az érzéki létben egy növényt külsõ lénynek tekintünk. – Ezt a módot, kívül lenni azon, amit a közönséges életben a saját lényiség teljes kerületének kell érzékelnünk, mindaddig rendkívül fájdalmasnak fogjuk érezni, amíg egy másik átélés nem járul ehhez. Energikus bensõ lelki munkálkodás mellett, ami a lelki élet megfelelõ sûrítéséhez és megerõsítéséhez vezet, nem szükségszerû, hogy éppen ez a fájdalom különösen nagy mértékben lépjen fel. Ugyanis a másik átélésbe történõ lassú belépés az asztrális testbe történõ bele-éléssel egyidejûleg állhat be.


Ez a másik átélés abban áll majd, hogy mindazt, ami elõzõlég saját lelkünkben és annak körében volt, egyfajta emlékezésként érzünk és így Én-ünkhöz, amilyen az elõbb volt, úgy viszonyulunk, mint ahogyan az érzéki világban viszonyulunk az emlékekhez. Csak ilyen átélés révén vívjuk ki annak teljes tudatát, hogy a magunk lényével valóban teljesen más világban, mint az érzéki világ, élünk. Most már tudomást szereztünk róla, hogy az eddigi „Én”-t valami másként, mint amik tulajdonképpen vagyunk, viseljük magunkon. Most szembe tudunk állni magunkkal. És képzetet kapunk arról, ami szemben áll most saját lelkünkkel és amirõl a lélek elõzõleg úgy mondta: ez én magam vagyok. Most nem mondja többé, hogy ez én magam vagyok, hanem: ezt – mint valamit – magamon hordom. Ahogyan a közönséges életben az Én emlékeivel szemben önállónak érzi magát, így érzi önállónak magát az immár kivívott Én a korábbi Én ellenében. Tisztán Szellemi Lényiségek világához tartozónak érzi magát. És úgy, ahogyan ez a tapasztalat – valóban ez és megint csak nem teória – adódik, ebbõl ismerhetõ meg, mi is tulajdonképpen az, amit eddig a magunk Én-lényiségének tekintettünk. Emlékképzetekbõl való szövevénynek mutatkozik, amiket az érzéki test, az elemi és asztrális test úgy kelt, mint tükör a tükörképet. Amennyire nem tartja egynek magát tükörképével az ember, olyan kevéssé tartja egynek magát a lélek, aki a Szellemi Világban éli át magát, azzal, amit önmagából az érzéki világban átél. A tükörképpel való hasonlatot természetesen csak hasonlatnak tekintsük. Ugyanis a tükörkép megszûnik, ha az ember megfelelõen változtatja helyzetét a tükörhöz. A szövedéknek – amely mintegy emlékképzetekbõl szõtt és azt mutatja, amit az érzéki világban tekintünk lényünknek –, nagyobb az önállósága egy tükörképnél. Saját rendû magánvaló lényisége van. Az igazi lelki lét viszonylatában mégis olyan, mint képe a maga lényiségének. Az igazi lelki lét úgy találja, hogy erre a képre önmaga megnyilatkoztatásához van szüksége. Tudja, hogy õ maga valami más, azonban soha sem jutott volna el oda, hogy magáról egyáltalán tudjon is valamit, ha elõbb nem saját vetületképeként ragadta volna meg önmagát abban a világban, mely a magasabb világokba történt felemelkedését követõen külvilággá vált számára.


Az emlékezeti képzetek szövedékét, amit immár korábbi „Én”-jének tekint, „Én-test”-nek vagy „,gondolat-test”-nek is lehet nevezni. A „test” szót ilyen összefüggésben bõvítettebb értelemben kell venni annál, amit szokásosan hívunk „test”-nek. A „test” itt ugyanis mindazt jelenti, amit önmagán él meg és amirõl az ember nem mondja, hogy az, hanem, hogy magán viseli.


Csak amikor a szellemi látó tudat eljutott oda, hogy azt, amit eddig saját magának nevezett, az emlékezési képzetek összességének élje át, szerezhet valódi értelemben tapasztalatot arról, ami a halál jelensége mögött búvik meg. Most ugyanis egy igazán valós világ lényiségéhez érkezett el, melyben önmagát olyan lénynek érzi meg, aki mint valami emlékezetben képes megtartani azt, amit az érzéki létben él át. Ennek az érzékiben átéltnek, hogy létét tovább folytassa, egy olyan lényiségre van szüksége, amely képes úgy megtartani, mint ahogyan az érzéki létben a közönséges Én tartja meg az emlékezeti képzeteket. Az érzékfeletti megismerés fedi fel, hogy az ember léte a Szellemi Lényiség világán belül van és, hogy õ maga az, aki a maga érzéki létét önmagán belül, emlékezésként õrzi meg. Az a kérdés, vajon mi lehet a halál után mindaz, ami most vagyok, a szellemi kutatás számára a következõképp kap választ: az leszel, amit a többi Szellemi Lény közötti Szellemi Lényként folytatott léted alapján õrzöl meg magadból.


Megismerjük ezeknek a Szellemi Lényeknek a természetét és közöttük a magunkét is. És ez a megismerés közvetlen átélés. Ennek a révén tudjuk, hogy a Szellemi Lényeknek és velük együtt a magunk lelkének olyan léte van, melynek számára az érzéki lét átmeneti megnyilatkozás. – Amikor a közönséges tudat számára – az elsõ meditáció értelmében – megmutatkozik, hogy a test olyan világhoz tartozik, aminek valódi részvétele halál utáni szétoldódásában nyilatkozik meg, úgy a szellemi látási megfigyelés azt mutatja, hogy az emberi Én-lény olyan Világhoz tartozik, amelyhez teljesen más kötelékek fûzik, mint a testet a természeti törvényekhez. Azokat a kötelékeket, amikkel az Én-lény fûzõdik az érzékfeletti világ Szellemi Lényeihez, a születés és halál legbensõbb lényegükben nem érinti. Az érzéki testi életben ezek a kötelékek sajátos módon nyilatkoznak csak meg. Ami ebben az életben jelenik meg, olyan összefüggéseknek, amik érzékfeletti jellegûek, a kifejezõdése. Mivel az ember mint olyan, érzékfeletti lény – és az érzékfeletti megfigyelés számára ilyennek jelenik is meg –, úgy a halál az érzékfelettiben sem befolyásolja az emberi léleknek emberi lélekkel való összefüggését. S az, ami a lélek számára aggasztó kérdésként lép kezdetleges formában a közönséges tudat elé: azokat vajon akiket az érzéki létben magammal összekapcsoltaknak tudtam, újra láthatom-e a halál után, e kérdésre az igazi kutatásnak, mely tapasztalati ítéletre jogosult ezen a területen, határozott „igen”-nel kell válaszolnia.


Mindazt, amit itt a lelki lénynek más Szellemi Lények világán belüli szellemi valóságként való átélésérõl mondtunk, a lelki élet már gyakran említett megerõsítése révén szemlélhetjük. Ennek az átélésnek a számára azonban, még sajátos érzések által is, amiket kifejlesztünk, lehet segítséget hozni. – Az érzéki világon belüli közönséges átélés során ahhoz, amit sorsunknak érzünk, úgy állunk, hogy van, amit szimpatikusnak, van, amit antipatikusnak érzünk. Egy magáraeszmélés, mely az önmagával szembeni teljes elfogulatlanságra képes, meg kell, hogy vallja magának, hogy az itt szóba jövõ szimpátiák és antipátiák, azok között, amiket az ember érezni képes, a legerõsebbekhez tartoznak. Egy szokásos megfontolás, olyasmi, hogy az életben minden szükségszerû, hogy sorsunkat el kell viselnünk, egy higgadt életérzés érdekében kétségkívül jó messzire vezethet. Ahhoz azonban, hogy a valódi emberi lény megragadásában érjünk el eredményt, még többre van szükség. Az említett megfontolás a legjobb szolgálatot fogja tenni a lelki életnek; gyakran azonban észre lehet majd venni, hogy az, amit szimpátiák és antipátiák tekintetében a megadott irányban levetettünk, csak a közvetlen tudat számára tûnt el. Az emberi lény mélyebb alapjaiba húzódott vissza és lelki diszpozícióként vagy a test kimerültség- vagy egyéb érzéseiként éli ki magát. A sorssal szembeni valódi egykedvûségre csak úgy jutunk, ha ezen a területen pontosan úgy járunk el, mint általában a lélek megerõsítésére szolgáló, a gondolatoknak vagy érzéseknek történõ ismételt, erõteljesebb odaadással. Nem elégséges a megfontolás, ami az értelemmel történõ belátásig visz el, hanem egy az ilyen megfontolással való intenzív együttélésre van szükség, annak – az érzéki élményeket és az élet egyéb emlékeit egyidejûleg távoltartva – hosszú idõn keresztül történõ lélekben-tartására. Ilyen gyakorlat által életsorsunkkal szembeni bizonyos lelki alapdiszpozícióhoz jutunk. Alaposan el lehet távolítani magunktól ezen a területen az antipátiákat és szimpátiákat; végül mindazt, ami az emberrel történik, úgy látjuk elérkezni magunkhoz, mint ahogyan egy kívülálló megfigyelõ látja a vízsugarat a szikláról lezúdulni és alul felcsapódni. Nem azt mondjuk ezzel, hogy ily módon jussunk oda, hogy sorsunkkal érzéketlenül álljunk szemben. Aki megszokja, hogy mindazt, ami történik vele, egykedvûséggel nézi, biztosan nem az üdvös úton jár. Mégsem állunk azonban részvétlenül szemben a külvilággal arra nézve, ami nem sorsszerûen saját lelkünket érinti. Ami szemünk elõtt játszódik le, örömmel vagy ellenszenvvel vesszük. Ne az élet iránti részvétlenséget keresse az érzékfeletti megismerés felé igyekvõ, hanem annak a részvételnek az átalakítását, amit az „Én” mindannak vonatkozásában táplál, ami sorsszerûen érinti. Éppenséggel megtörténhet, hogy ennek az átalakulásnak a révén érzelmi lényünk inkább elevenebbé lesz, nem pedig gyengülést szenved. A közönséges életben sok minden, ami lelkünket sorsszerûen éri, a könnyekig elkeserít. Arra a nézõpontra is átküzdheti azonban magát az ember, hogy saját balsorsa miatt azonos élõ érzés támadjon benne, mint amit akkor érez, ha ugyanaz más embert ér. Ilyenfajta átéléshez könnyebben jut az ember azoknak az eseményeknek a vonatkozásában, amik sorsszerûen érik, mint mondjuk a saját képességei vonatkozásában. Hiszen nem egykönnyen jutni a gondolatra, amely ugyanúgy örömre tárul, ha valaki más van egy képesség birtokában, mint amikor a miénk az. Ha a magunk eszmélése a legmélyebb lelki alapokig igyekszik lehatolni, itt bizony sok mindent fedezhet fel az afeletti önös örömbõl, amire mi magunk vagyunk képesek. Egy azzal a gondolattal való intenzív, ismételt (meditatív) együttélés, hogy ugyanis sok vonatkozásban az emberélet menete számára teljesen mindegy, hogy magunk vagy egy másik képes valamire messzire vezethet az úton egy igazi megbékéltség felé, azzal, amit legbensõbb életsorsunknak tartunk. – A lelki élet ilyen belsõ gondolatteljes megerõsítése, ha helyesen állítjuk össze, soha sem vezethet oda, hogy a képességeink iránti érzést egyszerûen eltompítjuk: sokkal inkább változtatjuk meg azt. Annak szükségét érezzük, hogy e képességeknek megfelelõ magatartást tanúsítsunk.


Ezzel pedig már rámutattunk arra az irányra, amit a lelki élet ilyen gondolatteljes megerõsítése vesz. Olyasmit tanulunk megismerni magunkban, ami a lélek számára a maga bensõjében mint második lény jelentkezik. Ez kiváltképp akkor nyilatkozik meg, amikor vele azokat a gondolatokat kötjük össze, amik megmutatják, ahogyan a közönséges életben a sorsban ezt vagy azt idézzük elõ. Hiszen észre lehet venni, hogy „ez vagy az nem történt volna meg veled, ha te magad korábban nem tanúsítottál volna egy bizonyos magatartást”. Ami ma történik az emberrel, sok tekintetben abból adódik, amit tegnap tett. Azzal a céllal tehát, hogy lelki átélését ahhoz képest vezesse tovább, ahol egy bizonyos pillanatban áll, eddigi átélésére történõ visszatekintésre vállalkozhat. Ennek során mindazt felkeresheti, ami megmutatja, hogyan is készítette elõ az ember saját maga a késõbbi sorseseményeket. Meg lehet kísérelni az életre történõ ilyen visszatekintéssel addig a pontig eljutni, melyben a gyermeknél úgy ébred fel a tudat, hogy késõbbi élete során már visszaemlékszik rá, amit átélt. Ha egy ilyen visszatekintést úgy kezdeményezünk, hogy vele azt a lelki diszpozíciót kötjük össze, mely a sorsszerû eseményekkel kapcsolatos közönséges önös szimpátiákat és antipátiákat kikapcsolja, úgy, ha emlékezetszerûen elérjük a gyermeki élet megjelölt idõpontját, akkor úgy állunk magunkkal szemben, hogy így szólunk magunkhoz: „itt csak a lehetõsége indult meg annak, hogy önmagadban érezzed magadat és lelki életeden tudatosan munkálkodjál; ez a te „Én”-ed azonban már elõbb itt volt, nem tudva ugyan, dolgozott benned és mindenhez, amirõl tudsz, sõt, magához tudás-képességedhez is õ vezetett el.” Az, amit egyetlen értelemszerû megfontolás sem képes megismerni, az idézi elõ a saját életsorshoz való jellemzett hozzáállást. Megtanulunk higgadtan tekinteni a sorseseményekre; belépésüket elfogulatlanul figyeljük; azonban önmagunkat látjuk meg abban a lényiségben, aki ezeket az eseményeket elközelíti hozzánk. És ha ilyen módon tekintünk magunkra, úgy a lélek számára sorsának feltételei – amik a születéssel már adva vannak – saját valójával összekötve mutatkoznak meg. Az ember átküzdi magát, hogy kijelentse: „ahogyan magadon abban az idõben dolgoztál, miután tudatod felébredt, úgy akkor is dolgoztál már magadon, mielõtt jelenlegi tudatod felébredt volna”. Egy ilyen, a közönséges Én-beli, egy fölérendelt Én-lényhez történõ magaátküzdése nem egyszerûen ahhoz vezet, hogy azt mondhassuk magunknak, „gondolatom arra bír rá, hogy egy ilyen fölérendelt Én-t teoretikusan kigondoljak”, hanem ahhoz vezet, ennek az „Én”-nek az élõ lényét valóságában, hatalomként érezni magában és a közönséges Én-t e másik teremtményének érzékelni magában. Ez az érzés a lélek Szellemi Lényisége meglátásának igazi kezdete. És ha semmire sem vezet, ez csak azon múlik, hogy már a kezdettel megelégszenek. Ez a kezdet lehet alig észrevehetõ tompa érzékelés. Esetleg sokáig az is marad. Azonban ha szilárdan és erõsen folytatják azt, ami ehhez a kezdethez vezethet, az végül elvisz oda, hogy a lelket Szellemi Lényiségként szemléljük. És aki ehhez a szemléléshez eljutott, teljesen érthetõnek találja, ha valaki, aki ezen a területen semmilyen tapasztalatot sem szerzett, azt mondja, hogy az, aki ilyet vél látni, csak lelki procedúra segítségével juttatta magát a fölérendelt Én önszuggesztióval történõ beképzelésére. Az ilyen látással rendelkezõ azonban azt is tudja, hogy egy ilyenfajta kifogás csak ebbõl a tapasztaláshiányból fakadhat. Ugyanis az, aki komolyan csinálja végig az elmondottakat, egyúttal azt a képességet is elsajátítja, hogy képzelgéseit a valóságoktól megkülönböztethesse. A belsõ élmények és ténykedések, amik szükségesek az ilyen lelki vándorúton, hogy az megfelelõ legyen, odavezetnek, hogy önmagunkkal szemben képzelgés és valóság vonatkozásában a legszigorúbb elõvigyázatot alkalmazzuk. Ha céltudatosan törekszünk rá, hogy a fölérendelt „Én”-ben Szellemi Lényként éljük át magunkat, a fõélményt abban fogjuk találni, amit e meditáció kezdetekor jellemeztünk és a második helyen felhozottat a lelki vándorút segítségének fogjuk elismerni.


Hetedik meditáció��A meditáló megkísérel képzeteket alkotni�az érzékfeletti világokbeli átélés módjáról


Az élmények, amik a lélek számára, ha az érzékfeletti világba akar felhatolni, szükségeseknek mutatkoztak, egyesek számára elijesztõk lehetnek. Sokan így azt mondhatják: nem tudni, hogy mit eredményez számukra, ha ezekbe a folyamatokba merészkednek és hogyan fogják elviselni azokat. Ilyen érzés befolyása alatt könnyen támad az a gondolat is, hogy jobb nem nyúlni mûvi úton a lélek fejlõdésmenetébe, hanem nyugodtan ráhagyatkozni a tudattalanul maradó vezetésre és megvárni, ahova ez a jövõben elvezeti majd az emberi bensõt. Egy ilyen gondolatot mégis mindig el kell utasítania annak, aki a másikat képes megfelelõen életre kelteni, hogy ugyanis az emberi lényben természettõl fogva adott, hogy továbbfejlessze magát és, hogy olyan erõket, amik a lélekben kifejlesztésükre várnak, rendeltetésükkel ellentétesen elszáradni hagynánk, – ezt jelentené, ha nem törõdnénk velük. Önmaga fejlesztésének erõi megvannak minden emberi lélekben; és egyetlen olyan nincsen, amely az erõk fejlesztésére hívó hangot nem akarná meghallani, ha róla és jelentõségérõl valamilyen módon képes megtudni valamit.


Nem is engedi hát senki sem visszatartani magát a magasabb világokba történõ felemelkedéstõl, hacsak azokhoz a folyamatokhoz, amiken át kell haladnia, eleve nem hozza helytelen viszonyba magát. Ezek a folyamatok olyanok, amilyeneknek – az elõzõ meditációkban – megmutatkoztak. És amikor olyan szavakkal, amiket kizárólag közönséges emberi életbõl vehetünk, fejezzük ki õket, akkor csak ilyen módon fejezhettük ki helyesen. Ugyanis az érzékfeletti megismerési út élményei úgy viszonyulnak az emberi lélekhez, hogy egészen ahhoz hasonlók, amit például egy nagyfokú magányossági érzés, egy mint valami feneketlen fölötti lebegés vagy hasonlók jelenthetnek az emberi lélek számára. Ilyen érzéseknek az átélése révén képzõdnek a megismerési úthoz szükséges erõk. Csírák õk az érzékfeletti megismerés gyümölcsei számára. Mindezek az élmények, bizonyos értelemben hordanak magukban valamit, ami mélyen rejtve van meg bennük. Amikor azután az átélésre kerül sor, ezt a rejtettet a legteljesebb feszültségre emelik; valamennyire felhasad a magányosság érzése, mely mint valami burok van e körül a „valami” körül és a megismerés eszközeként nyomul felszínre a lelki életben.


Figyelembe kell azonban venni, hogy, ha a helyes úton haladunk, minden ilyen élmény mögé rögtön másik sorakozik fel. Ez úgy megy végbe, hogy ha az egyik itt van, nem maradhat el a másik sem. Ahhoz, amit el kell viselni, megjön rögtön az erõ a történés tényleges elviselésére, hacsak erre az erõre nyugalomban eszmélni is akarunk és ha idõt hagyunk magunknak azt is észrevenni, ami a lélekben meg akar nyilatkozni. Ha valami gyötrelmes áll be és egyidejûleg az a biztos érzés él a lélekben, hogy léteznek erõk, amik a gyötrelem elviselésére adnak lehetõséget és amikkel összekapcsolódhatunk; úgy eljutunk oda, hogy az élményekhez – amik elviselhetetlenek volnának, ha a közönséges élet menetében lépnének fel – olyan módon viszonyulunk, mintha minden ilyen így átéltnél önmagunk nézõi lennénk. Ettõl van, hogy azok, akik az érzékfeletti megismeréshez vezetõ úton vannak, bensejükben nem is egy érzéshullám fel-aláhullámzását élik át és az érzékek életében mégis tökéletes egyensúlyban maradnak. – Meg van ugyanis annak a lehetõsége, hogy azok az élmények, amik a belsõben folynak le, az érzéki világbeli külsõ élethangulat felé is közlõdjenek, úgyhogy aztán az élettel és saját magával az ember idõlegesen nem tud úgy összhangba kerülni, ahogyan arra annak az életnek a során volt képes, melyet a megismerési utat megelõzõen élt. Arra vagyunk akkor utalva, hogy abból, amit magunkban már elértünk, szerezzük az erõket, amiknek hatására újból rendbejövünk. És a helyesen elkezdett megismerési úton nem létezik az a szituáció, amiben ez lehetséges nem volna.


Mindig az lesz a legjobb megismerési út, amely a lelki élet elmélyedés segítségével való megerõsítése vagy megsûrítése révén gondolat-erõsen vagy érzés-erõsen vezet az érzékfeletti világhoz. És itt nem az a fontos, hogy a gondolatot vagy az érzést úgy éljük át, ahogy azt, hogy az érzéki világon belül eligazodjunk, tesszük, hanem az, hogy intenzíven a gondolattal és abban, vagy az érzéssel és érzésben éljünk és valamennyi lelkierõnket azokba összevonjuk. A belsõ elmélyedés idején töltsék ki egészen egyedül a tudatot. Gondoljunk például egy olyan gondolatra, mely valamilyen meggyõzõdést szerzett a lélek számára; hagyjuk ki egyelõre a játékból, mekkora meggyõzõ értékkel rendelkezik és éljünk újra meg újra együtt vele, úgy, hogy váljunk teljesen eggyé vele. Éppenséggel nem kell, hogy olyan gondolat legyen, ami a magasabb világrend dolgaira vonatkozik, ámbár az ilyen jóval használhatóbb. A belsõ elmélyedéshez olyan gondolatot is vehetünk, amely közönséges élményt képez le. Gyümölcsözõek azok az érzések, amik például szeretetbõl fakadó tettekhez tartozó szándékokat fejeznek ki és amiket emberileg legmelegebb és legõszintébb átélésre gyújtunk magunkban. Ha mindenekelõtt megismerésrõl van szó, hatékonyak viszont a szimbolikus képzetek, amiket az életben nyerünk, vagy amiknek olyan emberek tanácsára adjuk magunkat oda, akik bizonyos mértékben szakértõk ezen a területen, mivel ismerik az alkalmazott eszközök gyümölcsözõ voltát, abból amit maguk kaptak általuk.


Ilyen elmélyedés révén, amelynek életszokássá, sõt, életfeltétellé kell válnia, mint a légzés a testi élet egyik feltétele, fogjuk összevonni a lélek erõit és az összevonásban megerõsíteni. Annak kell csak sikerülnie, hogy a belsõ elmélyedés ideje során teljesen úgy maradjunk, hogy semmilyen külsõ érzéki benyomás és semmi azokra való emlékezés ne játsszanak a lelki életbe. Hallgatnia kell minden arra való emlékezésnek is, amit a közönséges életben tapasztaltunk, ami a léleknek örömet vagy fájdalmat okoz, úgyhogy utóbbi egyes-egyedül annak van odaadva, amire magunk akarjuk, hogy benne legyen. Az érzékfeletti megismeréshez szolgáló erõk helyes módon csak abból sarjadnak, amit így küzdöttünk meg magunknak a belsõ elmélyedések révén, amik tartalmát és formáját saját lelki erõ ráfordításával hívtuk létre. Nem az a lényeg, honnét való az elmélyedés tartalma; jöhet az egy ezen a területen szakértõtõl, vagy akár a szellemtudományi irodalomból; saját magunknak kell azonban belsõ átéléssé tennünk és az elmélyedésre ne csak attól hagyjuk meghatározni magunkat, ami a saját lélekbõl származik, amit mi magunk tartunk a legjobb elmélyedési tartalomnak. Ilyesmi azért rendelkezik csekély erõvel, mert vele a lélek eleve rokonnak érzi magát és emiatt képtelen megtenni a szükséges erõfeszítéseket, hogy vele eggyé legyen. Az érzékfeletti megismerõerõk számára azonban ebben az erõfeszítésben rejlik a hatékony elem, s nem az elmélyedés tartalmával, mint olyannal való egynek-levés.


Az érzékfeletti látáshoz más módon is el lehet jutni. Vannak emberek, akik belsõ elmélyülésre hajló alkatuk révén képesek bensõséges átéléshez jutni. Lelkiekben ezáltal érzékfeletti megismerõerõk tudnak eloldódni. Ilyen erõk gyakran hirtelen lépnek fel olyan lelkekben, akiknél esetleg úgy látszott, mintha ilyesfajta átélésre egyáltalán nem lennének elhivatva. A legkülönbözõbb módon léphet fel az érzékfeletti lelki élet; olyan átéléshez azonban, mely úgy uralja önmagát, mint ahogyan az ember közönséges érzéki létében uralja magát, csak úgy érhetünk el, ha a vázolt megismerési útra lépünk. Az érzékfeletti világnak a lelki élményekbe történõ minden más betörése ahhoz vezet majd, hogy azok mintegy kényszer alapján állanak be és az ember bennük elveszti magát, vagy a valóságos érzékfeletti világban értéküket illetõen, valódi jelentõségüket illetõen a legkülönbözõbb megtévesztéseknek teszi ki magát.


Mindenképp szem elõtt kell tartanunk, hogy a lélek változik az érzékfeletti megismerési úton. Elõfordulhat, hogy az érzéki létben az ember alkata egyáltalán nem olyan, hogy minden lehetséges tévesztésnek és illúziónak odaadja magát; amint azonban az érzékfeletti világba lép, a leghiszékenyebb módon adja ilyen tévesztéseknek vagy illúzióknak oda magát. Az is megtörténhet, hogy az érzéki létben meglehetõsen egészséges igazságérzettel rendelkezünk, amely így int: „nem szabad egy dologról vagy folyamatról csak azt elhinned, ami egyedül önösségedet elégíti ki”; és annak ellenére, hogy ez az eset, egy ilyen lélekkel is elõfordulhat, hogy az érzékfeletti világban azt látja, ami ennek az önösségnek megfelelõ. Fontolóra kell venni, mennyiben részes ez az önösség abban, amit szemlélünk. Azt nézzük, amire ez az önösség – hajlama szerint – irányul. Nem tudjuk, hogy õ az, aki a szellemi tekintetet kormányozza. Ekkor aztán egészen magától értetõdõ, hogy a látottat igazságnak vesszük. Védelmet az tud csak nyújtani, hogy jó magáraeszméléssel, az önmegismerésre irányuló energikus akarat által az érzékfeletti megismerési úton egyre inkább készüljön fel rá az ember, hogy valóban észrevegye lelkében, mennyi önösség is van jelen ott és, hogy hol beszél ez. Csak akkor, ha lelkünk számára a lehetõséget, hogy az egyik vagy a másik ponton az önösség csapdájába hulljon, bensõ elmélyedésben kíméletlenül és energikusan bemutatjuk, szabadulunk meg lassanként az önösség vezetésétõl.


A lélek magasabb világokbeli valódi, akadálymentes mozgékonyságához tartozik, hogy egy bizonyos nézetet sajátítson el arra vonatkozólag, hogy bizonyos lelki tulajdonságok mennyire másként állnak szembe a Szellemi Világgal, mint az érzékivel. Különösen világosan mutatkozik meg ez, ha a tekintetet a morális lelki tulajdonságokra irányítjuk. Az érzéki léten belül meg kell különböztetnünk a természeti törvényeket és a morális törvényeket. Amikor természeti folyamatok lezajlását akarjuk megmagyarázni, nem tarthatjuk morális képzetekhez magunkat. Egy mérges növényt természeti törvények szerint magyarázunk meg, és nem ítéljük meg morálisan, mert mérgezõ. Még afelõl is tisztában vagyunk, hogy az állatvilágot illetõen a morálisnak legfeljebb csak a megpendítésérõl beszélhetünk, az igazi értelemben vett morális megítélés azonban csak zavart idézne elõ abban, ami itt ténylegesen számít. Az emberi élet összefüggéseiben kezd a lét értékére irányuló morális megítélés jelentõségére szert tenni. Olyasmi ez a megítélés, amitõl az ember maga teszi mindig függõvé saját értékét, amikor eljut oda, hogy elfogulatlanul ítéljen magáról. Az érzéki lét helyes szemléletekor azonban senkinek sem juthat eszébe, hogy a természeti törvényeket a morális törvényekkel valami azonosnak, vagy akár csak hasonlónak tekintse.


Amikor magasabb világokba lépünk, ez megváltozik. Minél szellemibbek azok a világok, amikbe lépünk, annál inkább esnek egybe a morális törvények és az, amit ezekre a világokra nézve természeti törvényeknek nevezhetünk. Az érzéki létben tudjuk, hogy ennek a létnek a szempontjából nem odavaló értelemben beszélünk, ha egy gonosz tettrõl azt halljuk, hogy égeti a lelket. Tudjuk ugyanis, hogy a természetes égés egészen más dolog. Hasonló kettéválás az érzékfeletti világok számára nem létezik. Gyûlölet és irigység egyszersmind olyan erõk itt, amik úgy mûködnek, hogy a hozzátartozó hatásokat e világok természeti folyamatainak tekinthetjük. Gyûlölet vagy irigység ott oda hatnak, hogy a gyûlölt vagy irigyelt lény a gyûlölõre vagy irigylõre elemésztõen, kioltó értelemben hat, úgy, hogy pusztító folyamatok jönnek létre, amik hátrányosak a Szellemi Lényre. Szeretet úgy hat a Szellemi Világokban, hogy a hatást mint melegkisugárzást, amely létrehozó, elõsegítõ jellegû, kell tekintenünk. – Már az emberi elemi testen észrevehetõ ez. Az érzéki világon belül a kezet, mely nem-morális tettet követ el, tevékenységében éppúgy a természeti törvények alapján kell megmagyarázni, mint azt, mely morális cselekvést szolgál. Az ember bizonyos elemi részei azonban fejletlenek maradnak, ha hiányzanak megfelelõ morális érzületek. És elemi szervek tökéletlen kialakulását morális tulajdonságokra kell visszavezetni, teljesen olyan módon, ahogyan az érzéki létben természeti törvények szerint magyarázunk meg természeti folyamatokat természeti törvények által. De sohasem szabad mondjuk – egy érzéki szerv tökéletlen kifejlõdésébõl az elemi testbeli megfelelõ rész tökéletlen kifejlésére következtetni. Mindig tudatában kell lenni annak, hogy különbözõ világok számára teljesen eltérõ törvényszerûségek érvényesülnek. Lehet az embernek tökéletlenül kifejlõdött fizikai szerve; ugyanekkor a megfelelõ elemi szerv nemcsak, hogy egyszerûen normális módon tökéletes lehet, hanem lehet olyan mértékben tökéletes, amennyire a fizikai szerv tökéletlen.


Az érzékfeletti világoknak az érzékitõl való különbözõsége minden olyannál is megjelenik, ami a „szép” és „csúf ' képzeteivel függ össze. Az a mód, amellyel ezeket a fogalmakat az érzéki létben alkalmazzuk, minden jelentõségét elveszíti, amint az érzékfeletti világokba lépünk. „Szép”-nek – ha a szó érzéki létbeli jelentésére emlékezünk – itt csak olyan lényt nevezhetünk, melynek sikerül mindazt, amit magában él át, világa többi lénye felé is megnyilatkoztatnia, úgy, hogy ezek a lények egész átélésében részt vehetnek. Azt a képességet, mindazzal ami a bensõben van, teljesen megnyilatkoztatni magát és semmit se tartani rejtve magában, lehet a magasabb világokban „szép”-nek nevezni. És ez a fogalom itt tökéletesen egybeesik a maradéktalan õszinteséggel, becsületes, nyílt átélésével annak, amit egy lény magában hordoz. „Csúf”-nak az nevezhetõ, ami a bensõ tartalmat, mellyel rendelkezik, a külsõ megjelenésben nem akarja megnyilatkoztatni, s ami saját átélését magában tartja vissza és más lények elõl bizonyos tulajdonságok vonatkozásában elrejtõzik. Ilyen lény szellemi környezetétõl elvonja magát. Ez a fogalom a hamis magát-megnyilatkoztatáséval esik egybe. Hazudni és csúnyának lenni valóságokként a Szellemi Világban ugyanaz, úgyhogy egy csúfként fellépõ lény hazudozó lény.


Az is, amit az érzéki létben vágyaknak, kívánságoknak ismerünk meg, a Szellemi Világban teljesen más jelentõséggel lép fel. Olyan vágyak, amik az emberi lélek belsõ természetébõl az érzéki világban jönnek létre, nem léteznek a Szellemi Világban. Amit itt nevezhetünk vágyaknak, azon gyulladnak fel, amit a lényen kívül látnak meg. Egy olyan lény, akinek azt kell éreznie, hogy valamilyen tulajdonságnak híjával van, melyet természete alapján pedig birtokolnia kellene, egy másik lényre tekint, aki rendelkezik ezzel a tulajdonsággal. És nem tehet másként, csak, hogy ez a másik lény állandóan elõtte álljon. Ahogyan az érzéki világban a szem természetszerûen látja a láthatót, úgy az érzékfeletti világ valamely lényét egy tulajdonság hiánya mindig egy megfelelõ másik lény közelébe vezeti, aki a szóban forgó tökéletességgel rendelkezik. És ennek a lénynek a látása folyton meglévõ szemrehányássá válik, amely tényleges erõként hat, úgyhogy a lénynek, akit a hiány sújt, e meglátás révén az a vágya támad, hogy a hibát kijavítsa magán. Ez teljesen másfajta élmény, mint amilyen az érzéki világbeli vágy. – Ilyen körülmények a Szellemi Világban a szabad akarást nem befolyásolják. Egy lény védekezhet az ellen, amit egy ránézés benne elõ akarna idézni. Ekkor eléri lassan, hogy elkerül a mintaképet nyújtó lény közelébõl. Mindenesetre az eredménye az lesz ennek, hogy egy ilyen, a maga elõképét elhárító lény olyan világokba helyezi magát át, amikben rosszabb életkörülményekre talál, mint azok lettek volna, amik számára abban a világban, amelyre mintegy elhivatott, adottak voltak.


Mindez megmutatja az emberi léleknek, hogy az érzékfeletti világokba lépéskor a képzetvilágot át kell alakítani. Fogalmakat kell átalakítani, tágítani, másokkal egybeolvasztani, ha az érzékfeletti világot helyesen akarja ábrázolni. – Innen van az, hogy az érzékfeletti világoknak azok a leírásai, amelyek az érzéki létre alakított fogalmakat mindén további változtatás nélkül akarják felhasználni, mindig valami tökéletlent tartalmaznak. Emlékezhetünk rá, hogy a helyes emberi érzésbõl indul ki, hogy olyan fogalmakat, amiknek csak az érzékfeletti világra vonatkozólag van meg teljes jelentésük, az érzéki léten belül többé-kevésbé jelképesen, avagy tényleg a dolgot jelölve alkalmazzuk. Így a hazug jellegût valaki tényleg rútnak érzékelheti. Ahhoz viszonyítva, ahogyan ezzel a fogalommal az érzékfeletti világban állunk, ilyen szóhasználat az érzéki létben mégis csak egy utalás, mely azáltal adódik, mert valamennyi világnak kapcsolata van egymással, és ezeket a kapcsolatokat az érzéki létben tompán megérzik, tudattalanul gondolják. Mégis figyelembe kell venni, hogy az érzéki létben a hazugnak, amit rútnak érzünk, külsõ megjelenésében nem kell rútnak lennie. Sõt, hogy össze is zavarnánk a képzeteket, ha egy rútat az érzéki természetben valamilyen hazugból akarnánk megmagyarázni. Az érzékfeletti világra nézve azonban úgy állunk, hogy a hazug jellegû, amikor igaznak látjuk, megnyilatkozásában rútként tolja elénk magát. – Itt szintén megtévesztések jutnak szerephez, amiktõl óvakodnunk kell. Az érzékfeletti világban olyan lény léphet elénk, melyet joggal gonosznak kell nevezni és amelyik mégis olyan képben nyilatkozik meg, amit „szép”-nek neveznek, ha azt a „szép”-rõl alkotott képzetet alkalmazzák, amit az érzéki létbõl hoz magával az ember. Ilyen esetben akkor látunk csak helyesen, ha a lény belsõ alapjáig hatolunk. Itt éljük majd át, hogy a szép” megnyilatkozás maszk, mely nem felel meg a lénynek; és akkor azt, amit az érzéki létbõl való képzetek alapján „szép”-nek kívántunk érezni, hangsúlyozottan nevezzük majd rútságnak. És abban a pillanatban, amikor ez sikerül, a „gonosz” lény sem képes már többé a „szépséggel” ámítani. Egy ilyen szemlélõ számára valódi alakja szerint kell leleplezõdnie, amely csak annak a tökéletlen kifejezõdése lehet, ami, belsõleg. Az érzékfeletti világ ilyen jelenségein válik különlegesen szemléletessé, mennyire meg kell az emberi képzeteknek változniok az ebbe a világba történõ belépéskor.


Nyolcadik meditáció��A meditáló megkísérel képzetet alkotni�az ember megismételt földi életeinek áttekintésérõl


Az érzékfeletti világokba vezetõ lelki vándorút veszélyeirõl beszélni voltaképp nem jogos, ha ez a vándorlás szakszerûen történik. Egy ilyen út akkor nem érne céljához, ha valami is volna lelki magatartás-szabályai között, ami azt eredményezhetné, hogy az ember számára veszélyeket idézzen elõ. A cél sokkal inkább mindig erõssé tenni a lelket, összevonni erõit úgy, hogy az ember képessé legyen azoknak a lelki élményeknek az elviselésére, amiket végig kell csinálnia, ha más világokat, nemcsak az érzéki létet akarja meglátni és megérteni.


Az érzéki világ és az érzékfeletti világok közötti lényeges különbség még abból is adódik, hogy nézés, észlelés és megértés az érzékfeletti világokban más viszonyban állanak, mint az érzéki létben. Aki az érzéki világ egyik részérõl hall, bizonyos joggal az az érzése lehet, hogy tökéletes megértéshez csakis a szemlélet, az észlelet által jut. Egy tájképét, egy festményt csak akkor tartunk megértettnek, ha láttuk õket. Az érzékfeletti világokat meg lehet tökéletesen érteni, ha elfogulatlan ítélõerõvel fogadunk be egy szakszerû leírást. A Szellemi Világok minden életetadó, életet tápláló erejének megértésére és átélésére csak olyan leírások szükségesek, amiket olyanok adnak, akik látni képesek. Ilyen világok valós megismerését azok tudják csak megszerezni, akik képesek az érzéki testen kívüli megfigyeléseket tenni. A Szellemi Világok leírásának mindig azok megfigyelõitõl kell kiindulnia. Azt azonban, ami a lelki élet számára ezeknek a világoknak a megismerésébõl szükséges, azt a megértéssel érjük el. És teljességgel lehetséges, hogy valaki, bár semmilyen önálló betekintéssel nem rendelkezik az érzékfeletti világokba és mégis e világot és sajátosságait tökéletesen megérti; úgy érti meg, ahogyan azt bizonyos körülmények mellett a lélek teljes joggal igényelni fogja, s kell is igényelnie.


Ezért is lehetséges, hogy bensõ elmélyülésének eszközét valaki azoknak a képzeteknek a kincsei közül vegye, amiket a Szellemi Világokra vonatkozólag elsajátított. Ilyen meditációs anyag a legjobb: az, amely legbiztosabban vezet célra. Nem felel meg a tényeknek az a vélekedés, amely azt sugallja, hogy az érzékfeletti látás elsajátítását akadályozó, ha ezt az elsajátítást megelõzõen a fogalmi megértés révén jutunk megismeréshez ezekrõl a világokról. Sokkal inkább az ellenkezõje igaz; ugyanis sokkal biztosabban és könnyebben jutunk elõzetes megértéssel látáshoz, mint anélkül. Az, hogy valaki megmarad a megértésnél, vagy látásra törekszik, attól függ, hogy az önálló megfigyelésre törekvés fellépett-e nála, vagy sem. Ha felébredt, nem tehet mást, mint az alkalmat keresni, hogy vándorlását az érzékfeletti világokba ténylegesen megkezdje. – Ezeknek a világoknak a megértését azonban korszakunkkal kezdve egyre több és több ember igényli majd, mivel a valódi életmegfigyelés azt mutatja, hogy a jelennel kezdõdõen az emberi lelkek olyan állapotba lépnek, hogy az érzékfeletti világok megértése nélkül képtelenek az élettel a szükséges viszonyba kerülni.


Ha az ember lelki vándorlása során olyan messze jutott, hogy mindazt, amit „magának”, amit a maga lényiségének nevez az érzéki létben, emlékként hordja magában és egy immár megszerzett fölérendelt „Én”-ben éli át magát, úgy arra is képessé válik, hogy az élet érzéki földi léten túli lefolyásának a látásához eljusson. Szellemi pillantása elõtt felmerül a tény, hogy jelenlegi érzéki létét a maga másik léte elõzte meg a Szellemi Világban. És, hogy ebben a szellemi létben vannak meg az érzéki lét kialakulása számára szolgáló valódi okok. Megismeri a tényt, hogy ezt az érzéki létet, melybe lépett, s azt megelõzõen, hogy érzéki testet kapott volna, élt már, tisztán szellemi módon, az ember. – Az, hogy most milyen az ember, ilyen vagy olyan képességével, ezekkel vagy azokkal az ösztönökkel, mindezt olyan létben látja elõkészítve, melyet elõzõleg egy tisztán Szellemi Világban élt át. Az érzéki világba belépését megelõzõen szellemileg élõ lényként látja magát, aki azokkal a képességekkel és lelki sajátosságokkal, amiket magunkon viselünk és a születés óta fejlesztettünk ki, törekedett érzéki lényként élni. Tévedés áldozata volna, aki esetleg azt akarná mondani – „hogyan is törekedtem volna olyan képességeket és ösztönöket szerezni a szellemi létben, amik most, hogy magamon hordom õket, egyáltalán nem tetszenek”. Nincs jelentõsége, hogy a léleknek az érzéki létben tetszik-e valami vagy sem; szellemi létbeli törekvéseinek egészen más szempontjai vannak, mint utóbb az érzéki létben. A tudás és akarás módja a két világban teljesen eltérõ. A szellemi létben tudjuk, hogy összfejlõdéséhez az embernek szüksége van az érzéki életre, mely azután a lélek számára esetleg szimpatikusan vagy nyomasztóan zajlik le az érzéki létben; és mégis törekszik rá, mert a szellemi létben nem a szimpatikusra és kellemesre, hanem arra tekint az ember, ami lényének helyes fejlesztéséhez szükséges.


Hasonló módon vagyunk az élet eseményeivel. Az ember látja ezeket és áttekinti, ahogyan a szellemi létben a szimpatikusat és a nem szimpatikusat is elõkészítette magának, ahogyan saját maga idézte elõ az eszközöket, amik okozzák, hogy az érzéki létben az egyik vagy a másik boldog vagy fájdalmas történést átélje. Itt is, amíg pusztán az érzéki létben éli magát át az ember, felfoghatatlannak találhatja, hogy ilyen vagy olyan élethelyzetet önmaga készített volna elõ; a szellemi létben azonban elégséges mértékben volt meg számára az, amit érzékfeletti belátásnak nevezhetünk, hogy ezt mondhatta magának: a fájdalmasat, vagy kellemetlent végig kell csinálnod, mert összfejlõdésedben csak az ilyen átélés vezet egy lépcsõvel tovább. Az érzéki létbõl származó puszta megítélésbõl sohasem ismerhetjük meg, mennyiben viszi elõre egy földi élet összfejlõdésében az embert.


Az érzéki földi létet megelõzõ szellemi lét megismerését követõen azoknak az okoknak, amik folytán a szellemi létben egy bizonyos jellegû és meghatározott sorsra törekedtünk az érzéki lét alatt, tehát ezeknek az okoknak az átlátása válik lehetõvé. Ezek az okok egy megelõzõ földi élethez, melyet a múltban éltünk át, vezetnek el. Aszerint, ahogyan ez ment végbe, aszerint, ahogyan akkor bizonyos tapasztalatokon haladtunk át, vagy szereztünk meg képességeket, a rákövetkezõ szellemi létben arra törekedtünk, hogy a tökéletlenül átélt tapasztalatokat egy új földi életben tegyük jobbakká, s kifejlesztés nélkül maradt képességeket fejlesszünk. A szellemi létben valami helytelent, amit például valaki számára okoztunk, úgy érzünk, hogy általa a világrendet zavartuk még, és szükséges ezért egy késõbbi életút során a szóbanforgó emberrel együtt lennünk a földön, hogy a vele való megfelelõ kapcsolatok keretében tegyük jóvá a helytelent. – A tovahaladó lelki fejlõdés során egy sor megelõzõ földi életre terjed ki a tekintet. Ezen a módon a fölérendelt „Én” igazi életútjának megfigyelõ megismeréséhez jutunk. Átlátjuk, ahogyan a maga összlétét az ember ismételt földi életekben futja át a földön és, hogy az ismételt földi létek között tisztán szellemi útszakaszok haladnak, amik a földi életekkel törvényszerû öszszefüggésben állanak.


Ezen a módon a megismételt földi életek megismerése a tényleges megfigyelés körébe kerül. (Csak azért említek olyat, amit más írásaimban pontosabban fejtettem ki, hogy ismételten felmerülõ félreértéseket oszlassak el. Nem úgy fut le az ember teljes léte, hogy az élet örökké megismétlõdik. Egy bizonyos számú ismétlés történik, ehhez elõzõleg és utánuk teljesen más létformák kapcsolódnak; és mindez összlefutásában bölcsesség-áthatott fejlõdésként mutatkozik meg.)


Azt a megismerést, hogy az ember ismételt életek során halad végig fejlõdésében, elérhetjük az érzéki létnek értelem általi vizsgálatával is. „Theosophie” és „Umriss der Geheimwissenschaft” címû könyveimben, de egyéb kis írásaimban kíséreltem meg bizonyítékokat nyújtani az ismételt földi életek és összefüggéseik számára, s amiket olyan formában adtam, ami a jelenlegi természettudományos fejlõdéstan tudományos mérlegeléseinek megfelel. Azt kellett itt megmutatnom, hogy egy következetes gondolkodás és kutatás, amely tényleg végéig vezeti el a természettudományos kutatásokat, nem tehet másként, mint, hogy a fejlõdésgondolatot, ahogyan azt az utóbbi idõk magukkal hozták, az ember számára úgy alakítsa, hogy az ember valódi lényiségét, lelki individualitását olyan valaminek tekintse, aki megismételt érzéki életeken és közöttük helyetfoglaló tisztán szellemi létszakaszokon át fejlõdik. Az, amit ott bizonyítékokban felmutattam, természetesen még jóval szélesebbre építhetõ ki, s tökéletesíthetõ. Nem tûnhet azonban jogosulatlannak az a vélemény, hogy bizonyítékoknak ezen a területen pontosan ugyanaz a tudományos megismerési értéke, mint annak, amit egyébként nevezünk természettudományos bizonyítékoknak. A Szellem tudományában nem létezik semmi sem, ami nem támasztathatná alá magát ilyen jellegû bizonyítékokkal. Mindenesetre meg kell mondani, hogy a szellemtudományi bizonyítékok egészen magától értetõdõen sokkal nehezebben tesznek elismerésre szert, mint a természettudományosak. Ez azonban nem attól van, hogy kevésbé szigorúak, hanem, mert az ember, ha maga elé állítja õket, nem érzi az érzéki tények talaját, ami a természettudományban teszi könnyûvé a bizonyítékokkal való egyetértést. A bizonyító erõhöz azonban mint olyannal, ennek semmi köze nincsen. És aki képes rá, hogy a természettudományos bizonyítékokat az ugyanazon a módon megadott szellemtudományi bizonyítékokkal elfogulatlanul hasonlítsa össze, a bizonyító erõ vonatkozásában az azonos értékrõl jól meggyõzõdhet. Így ahhoz, amit a Szellemi Világok megfigyelõje a maga látásából a megismételt földi életekre vonatkozó leírásként képes adni, jöhet még hozzá az, amit ilyen bizonyítékok által kell még megerõsítenie azokon. Az egyik segíthet a másiknak, hogy közönséges megértés által szerezzünk meggyõzõdést az emberi életút megismétlésérõl. – Itt megkíséreltük annak az útját megmutatni, mely a megértésen túlra, e megismétlés érzékfeletti látáshoz vezet.


Utószó a 2. kiadáshoz ( 1918)


Már a második meditáció taglalásaiból és a továbbiak során egyre fokozódó világossággal ismerhetõ fel, hogy a lélek útja, melyrõl ebben az írásban van szó, elutasít, méghozzá a legnagyobb határozottsággal, minden, a beteg vagy abnormális testi körülményeken alapuló ún. „szellemlátást”. Mindazt, a víziósat, médiumot, melyek ezekbõl a körülményekbõl állanak elõ, kirekesztünk ezen az úton. Ilyen lelki tartalmak az emberi bensõ olyan beállásából születnek meg, amihez viszonyítva az érzéki észlelet és az arra támaszkodó gondolkodás egy magasabb területet képviselnek. Ennek az észlelésnek és ennek a gondolkodásnak a révén inkább él érzékfeletti területen és általuk inkább függetlenebb az ember a testtõl, mint ami az eset, amikor egy rendellenes testi szervezet a lélek elé olyan tartalmat varázsol, ami azokból a folyamatokból születik, amiknek tulajdonképpen a testet kellene szolgálniuk és amik beteges módon természetes feladatuktól letérnek és olyan képzetekhez vezetnek, amiknek sem kívülrõl jövõ észleletben, sem az akarat saját tevékenységében sincs meg az alapjuk.


A közönséges tudatban jelenlévõ lelki tevékenységek közül csak a gondolkodás az, mely az észlelettõl eloldódni és önálló, nem abnormális testi megnyilatkozásokhoz kötött tevékenységre képes vezetni. Nem az alá a lelki diszpozíció alá, mélyebben a szervezeti tevékenységekbe megy az, amit itt szellemi látás alatt értünk, hanem olyan területekre emelkedik, amik a lélek által bensõleg átvilágított, saját akarat által uralt gondolkodással kezdõdnek. Ebbõl a magát uraló gondolatból fejleszti ki a lélek azt, amit itt értünk szellemi látás alatt. A gondolkodás mintakép a látás számára. Amit a „meditációkban” ilyen látásnak írunk le, mindenesetre lényegesen különbözik a puszta gondolkodástól. És érzékfeletti világtapasztalatokba, ahova ez a gondolkodás behatolni nem tud, vezet. Az az élet azonban, amit a lélek ebben a látásban fejt ki, nem lehet más, csak a gondolkodásban kifejlesztett. Ugyanazzal a tudatossággal, amivel a lélek egy gondolatban él, amivel egyik gondolattól a másikhoz megy át, kell élnie a látásokban, a megvilágosodásokban.


A léleknek ezekhez a látásokhoz való viszonya mindenesetre a közönséges gondolatokhoz valóétól lényegesen eltérõ. Ha van is hasonlóság egy látásnak a neki megfelelõ valósághoz való lelki viszonya és egy emlékezeti képzetnek az átélt valósághoz, melyre emlékeztet, való viszony között, mégis a látásban épp annak jut jelentõs szerep, hogy tevékenysége közben az emlékezés ereje a lélekben egyáltalán nem mûködik. Amit egyszer elképzeltünk, arra akkor is tudunk emlékezni, ha a képzet egyszerû fantáziaszülemény. Amit szellemi látásban tapasztaltunk: az abban a pillanatban, amiben megszûnik a látás, eltûnik a tudatból, ha a látás lelki ereje mellé nem fejlesztettük ki egyúttal a másikat: a lélekben újra létrehozni a látásnak ugyanazokat a feltételeit, amik ehhez a látáshoz vezettek. Lehet ezekre a feltételekre emlékezni, és általa a látást megismételni; közvetlenül a látásra azonban nem lehet emlékezni. Aki az ezekbe a dolgokba való szükséges betekintést megszerezte magának, annak éppen ebben a belátásban van meg az az eszköze, hogy a valóságot, mely látásának felel meg, mint olyant, ismerje meg. Amint egy észleletre, egy élményre emlékezni tudunk, ezzel az emlékezéssel azonban az élményt, az észleletet magát nem éljük át, úgy az, ami a látásnál az emlékezés számára megmarad, az sem tartalmazza ennek a látásnak a valódi tartalmát. Ezen lehet felismerni, hogy éppoly kevéssé, ahogy az igazi észlelés nem puszta illúzió az érzéki területen, úgy a látásnak megfelelõ érzékfeletti valóság sem az. Olyanok, akik nem kellõképp ismerkedtek meg az itt elõrajzolt látás lényegével és akik az arról elmondottakat csak kívülrõl, elõre megalkotott véleményeik szerint ítélik meg, ebben a vonatkozásban tévedés áldozataivá válnak. Azt hiszik, hogy ami a szellemi látó tudatban lép fel, a fantázia játékán, vagy olyan gondolatszövésen alapulhat, ami a lélek tudatalatti mélységeibõl homályos emlékezésként árad be. Ilyen megítélõi nem tudják, hogy az igazi szellemi látó tudat csak olyan lelki tartalmakban él, amik mint ilyenek sohasem merülhetnek alá organikus mélységekbe, s amik már születésükkor ellenszegülnek annak a sorsnak, hogy bármilyen emlékezõerõ megragadhassa õket.


A szellemi látás életének további sajátossága, hogy lefutása fontos ismertetõjegyekben tér el a közönséges lelki életétõl. Ebben a gyakorlás, a szokássá válás az emberi élet számára termékeny szerepet játszanak. Aki ismételten végez el bizonyos tevékenységet, fokozza azt a képességét, hogy ügyesen vigye végbe ezt a tevékenységet. Hogyan volna az életben, a mûvészetben lehetséges haladás, bármilyen tanulás lehetséges egyáltalán, ha gyakorlás által nem lehetne az emberi ügyesség ilyen gazdagodására tenni szert. A szellemi látás elsajátítására azonban nem ugyanez vonatkozik. Aki valamilyen érzékfeletti tapasztalatot tett, általa nem vált arra ügyesebbé, hogy másodszor is megtegye. Ha egyszer része volt benne, úgy ez ok rá, hogy a tapasztalat igyekezzen elhagyni õt. Bizonyos értelemben elfutni törekszik elõle. És különleges lelki tevékenységekhez kell folyamodnia, amik az ismételt tapasztalás érdekében lelkét nagyobb erõvel látják el, mint az volt, amely elsõ alkalommal tette rá képessé, hogy tapasztalatot tegyen. Ebben a tényben a kezdõ számára az érzékfeletti lelki úton, gyakran súlyos csalódások forrása rejlik. Megfelelõ gyakorlatok mellett, amik az ebben az írásban megadott értelemben vezetnek a lelki megerõsödéshez, viszonylag könnyen elérhetõk az elsõ érzékfeletti tapasztalatok. Az ember elõször örömet érez az elért haladás miatt. Hamar észreveszi azonban, hogy hasonló tapasztalatok nem ismétlõdnek. Az érzékfeletti felé lelkünkben ekkor üreseknek érezzük magunkat. Ami tekintetbe jön, az, hogy tisztában kell lenni vele: ugyanazok az erõfeszítések, amik elsõ alkalommal az eredményhez vezettek, másodjára nem hatnak, hanem az annál csak erõsebbek, olykor teljesen mások. – Arra a belátásra kell átküzdenünk magunkat, hogy az érzékfeletti átélés törvényei a fizikaiakéval szemben sok esetben mások, gyakran azokkal ellentétesek. Megint csak õrizkednünk kell azonban attól is, hogy arra a végkövetkeztetésre jussunk, hogy az érzékfeletti átélésrõl azáltal tudhatunk valamit, hogy folyamatait mindig a megfelelõ érzékibeliek megfordításaként képzeljük el. Ahogyan a dolgok egyedileg állanak, azt minden individuális esetben éppen érzékfeletti tapasztalás révén kell áttekinteni.


Az érzékfeletti tapasztalás harmadik vonása az, hogy a látások alig mérhetõ idõtartamon át villannak fel a szellemi látó tudat elõtt. Úgy mondhatjuk: abban a pillanatban, amikor fellépnek, el is tûntek már. Ez azt hozza magával, hogy csak gyors eszmélés, a figyelem gyors beállítása vezethet igazi látások észrevételéhez. Aki nem fejleszti ki lelki képességei között az ilyen gyors eszmélést és figyelembeállítást, annak lehetnek ugyan látásai, nem jutnak azonban tudomására. Ebben rejlik az az ok, ami miatt az emberek olyan nagy köre tagadja a Szellemi Világot, amint az történik. Az érzékfeletti átélés valójában sokkal elterjedtebb, mint ahogyan azt általában vélik. Az embernek a Szellemi Világgal történõ kapcsolattartása alapjában véve egész általános emberi dolog. Azt a képességet azonban, hogy gyorsan mûködõ tudaterõvel megismerõ módon kövessük ezt az érintkezést, fáradságosan kell megszereznünk. Erre a képességre a közönséges életben tehetjük alkalmassá magunkat, ha azt gyakoroljuk, hogy bizonyos élethelyzetekben annak gyors áttekintésével, ami adva van, alakítjuk ki elhatározásunkat a cselekvésre. Aki az ilyen élethelyzetekben egyre csak az elhatározás ismételt megváltoztatására jut, egy csak idõvesztést okozó tétovázáshoz – „Tegyem, ne tegyem” – szokik, az ebbõl a mindennapi életbõl kiindulva rosszul készítheti csak elõ magát a Szellemi Világ megfigyelésére. Aki azonban eléri, hogy már ebben az életben, amikor csak alkalom van rá, szellemi-jelenlétet tanúsítson, az ezt az érzékfeletti átélésbe képes belevinni, ahol is feltétlen követelmény. – Ha megvolnának az emberben – úgy, amilyen itt a közönséges világban – az érzékfeletti átélés képességei, úgy érzéki világbeli feladatára alkalmatlan lenne. Üdvös módon úgy juthat csak érzékfeletti képességekhez, ha ezeket egy érzéki valóságban élt egészséges életbõl indulva fejleszti ki. Aki azt hiszi, hogy ennek az életnek hátat fordítva, különc magatartással lehet közeledni az érzékfeletti világhoz, tévúton jár. Valódi szellemi látás a közönséges tudat egészséges tevékenységeihez úgy viszonylik, mint ez az alvástudathoz, melynek tartalma álmokban lép a lélek elé. Amint azonban egészségtelen alvás megzavarja és aláássa a közönséges tudatot, úgy egy a közönséges valóságban való életellenes, nem praktikus magatartás alapján lehetetlen egészséges szellemi látást felépíteni. Minél szilárdabban áll az életben az ember, minél megértõbb magatartást tanúsít a közönséges intellektuális, érzésbeli, morális és szociális lét feladatai felé, annál egészségesebb megszületést biztosít egy ilyen életvitel azoknak a lelki képességeknek a számára, amik az érzékfeletti világ átéléséhez vezetik. – Egy ilyen egészséges szellemi látásról akarnak szólni az elõzõ „meditációk”. Semmilyen beteges, rosszértelmûen víziós és fantasztikus elem nem található azon az úton, amelyet leírnak és amely az érzékfeletti világ megismerésébe torkollik.


SZELLEMTUDOMÁNYI KIADVÁNYOK


Massimo Scaligero: Értekezés az Élõ Gondolatról – Szerzõ életrajzával bõvítve


Massimo Scaligero: A Meditáció Gyakorlati Kézikönyve


Massimo Scaligero: A Gondolat mint Anti-matéria 


Massimo Scaligero: Grál - Tanulmány a Sacro Amore Misztériumáról 


Massimo Scaligero: Gyógyulás a Gondolattal


Rudolf Steiner: Rózsakeresztes Szellemtudomány


Rudolf Steiner: Az új Ízisz, az isteni Szófia keresése


Rudolf Steiner: Egy út az ember önmegismeréséhez


 Rudolf Steiner: Filozófia és Antropozófia


Rudolf Steiner: A gyermek nevelése Szellemtudományi szempontból


Rudolf Steiner: Hogyan jutunk a Magasabb Világok megismeréséhez?


Rudolf Steiner: Érzéki Világ és Szellemi Világ


Rudolf Steiner: A Földfejlõdés Szellemi-Valós Háttere


Rudolf Steiner: A Magasabb Megismerés Fokai


Rudolf Steiner: Az Emberi Temperamentumok Titka


Rudvlf Steiner: A János-Evangélium


Rudolf Steiner: „A színek a fény tettei...” – egy szellemi színtan felé�			(Elsõ része megjelent a „JÁSPIS”-ban)


 J.V.Andreae – R.Steiner: Christian Rosenkreutz Kémiai Menyegzõje�					(Megjelent a „JÁSPIS”-ban)


JÁSPIS Szellemtudományi Folyóirat.


Rudolf Steiner írások és elõadások az egyes számokban:





A Michael-korszak hajnalán (levél), 1924.aug.17. .................................................	(1.) 


Az egyes ember és a Mindenség (összes leveleibõl) ................................................	(2.)


Beavatási szabályok (1912.) ..................................................................................	(2.)


A Rózsakeresztes Meditáció (Die Geheimwissenschaft)...........................................	(4.)


A Michael-impulzus és a Golgotai Misztérium Stuttgart, 1913. máj. 18-20. .........	(5.6.) 


A Damaszkuszi Élmény Köln, 1910. feb. 27. .........................................................	(7.) 


Nyugat-kelet-aforizmák Bécs, 1922. ...........................................................	(.7.8.9.11.)


A Három Logosz ismérve és kibontakozása az emberiségben (E.Schuré 1906.) .......	(8.)


A szeretet és jelentõsége a világban Zürich, 1912. dec. 17. .....................................	(8.)


A Michael-korszak hajnalát megelõzõ emberi lélekállapot, 1924. aug. 31. ...............	(9.)


Kötelék élõk és holtak között Bern, 1916. nov. 9. ..................................................	(9.)


A Waldorf iskola pedagógiai alapjai Stuttgart, 1919. okt. ........................................	(9.)


Gnózis és Szellemtudomány Goetheanum, 1925. jan. ...........................................	(10.)


Karácsonyi gondolatok: A Logosz-Misztérium Dornach, 1924. dec. .....................	(10.)


Mit tesz az Angyal asztráltestünkben? Zürich, 1918. okt. 9. ..................................	(11.)


Jog és Gazdaság .................................................................................................	(11.)


A Miatyánk Berlin, 1907. jan. 28. .......................................................................	(13.)


Hang-eurythmia. Az eurythmia, mint látható beszéd, 1924. jún. 24. ......................	(13.)


Emberi lényiség Prága, 1911. márc. 20. ..............................................................	(14.)


Az Emberi kettõség Prága 1911. márc. 21. ..........................................................	(15.)


Az emberi kettõsség összemûködése Prága, 1911. márc. 22. ................................	(16.)


Az ember belsõ világrendszere Prága 1911. márc. 23. .........................................	(17.)


Hogyan találom meg a Krisztust? Zürich, 1918. okt. 16. ......................................	(14.)


Emberiség-jövõ és Michael-ténykedés Goetheanum, 1924. okt. 25. ......................	(15.)


Matematika és Szellemtudomány Amszterdam, 1904. jún. 21. .............................	(16.)


Szellemtudomány és „A Szabadság Filozófiája” Stuttgart, 1923. feb. 6. ................	(17.)


� 	Kiadó megjegyzése: ez idõ szerint ld. a JÁSPIS, Szellemtudományi Folyóirat-ban 1990-tõl megindult közlését.





�





Rudolf Steiner: Egy út az ember önmegismeréséhez	� PAGE �50�




















