Brandon Bays-CD.doc
- 1 -


Brandon Bays: 

ℬelső utazás

CD

Fordította és elmondja: Heltay Klára

1. Bevezetés, Ismertetés (33:05)

Szeretettel üdvözöllek. Ezt a CD-t a Belső utazás című könyvhöz kiegészítőnek szántuk. Fontos, hogy már ismerd a könyvet, és jól értsd, hogy mi történik az utazás során, továbbá a mögötte meghúzódó elveket is. Általában azt ajánljuk, hogy valakivel párban dolgozzatok. Egy barátoddal, valakivel, aki közel áll hozzád. Ezt a CD-t azoknak szánjuk, akik nem akarnak mással, inkább egyedül kívánnak dolgozni. 

De még mielőtt elkezdjük, egy nagyon lényeges dologra kell felhívnom a figyelmet: ezt a CD-t nem szabad vezetés közben hallgatni! A belső utazás nagyon mély munkát jelent, és közben a szemed is be kell csuknod. Tehát nyilvánvaló, hogy vezetés közben nem szabad hallgatni!

Ahogy azt a könyvből már tudod: rendkívüli gyógyulási folyamatnak lettem részese. Már 15 éve különböző alternatív gyógyítási módszerekkel foglalkoztam s ezeket tanítottam, amikor ennek ellenére egy kosárlabda nagyságú daganatot találtak a méhemben az orvosok. És mégis, valamiféle kegyelemnek és annak a munkának az eredményeképpen, amin keresztülmentem, 6 és fél héttel később az orvosi diagnózis azt mutatta, hogy a daganat minden nyom nélkül, tökéletesen felszívódott. Anélkül, hogy orvosságot szedtem vagy megműtöttek volna. Ez alatt a 6 és fél hét alatt egy rendkívüli, a lélek mélyébe tett, felszabadító hatású belső utazás részese lehettem. 

Gyógyulásomnak 2 nagyon fontos eleme volt. Az egyik: hogy sikerült kapcsolatba kerülnöm testem végtelen intelligenciájával, azzal a valamivel, ami azért felelős, hogy a szívem dobog, a szemem csillog és a hajam nő. A másik pedig, hogy kapcsolatba kerültem a sejtekben, a daganatban tárolt emlékkel. Gyógyulásom során felfedeztem, hogy egy konkrét emlék tárolódott a daganatos sejtekben. Amikor szembenéztem ezzel az emlékkel és megoldottam, majd meg is bocsátottam, akkor végül a testem is magától, természetesen, minden beavatkozás nélkül a gyógyulás útjára léphetett. 

Az a daganat nem a semmiből jött. Ajándék volt. Meg akart tanítani valamire. A lelkem akart tanítani.

Az utazás lényege, hogy kapcsolatba kerüljünk lényünk legmélyebb részével: a lelkünkkel, a forrással, és vezetésével megtaláljuk érzelmi és testi problémáink gyökerét. S nem csupán megtaláljuk, hanem végül meg is oldjuk, majd lezárjuk. Akkor a testünk magától, természetes módon a gyógyulás útjára léphet. A CD-n található 2 rendkívül hatékony utazás ebből a tapasztalatból született.

Nos ennek a 2 belső utazásnak az a célja, hogy igazán mélyre, a saját forrásunkhoz vezessen. Lényünk gyökeréhez. 

A Bevezetőt követő rész után egy szép vezetett meditációt találsz. Ez elméd lecsöndesítésére szolgál. Arra, hogy ennek a mozdulatlanságnak a jelenléte lassan felfedje magát előtted. A végtelenség, határtalanság, amely igazi lényeged. Úgyhogy a Gyógyító homok meditáció ezért került a CD-re. 

A meditációhoz semmi mást nem kell tenned, csak kényelmesen elhelyezkedned. Hallgathatod a CD-t reggel, ébredés után, vagy este, mielőtt elalszol. De akár napközben is, amikor is kényelmesen elhelyezkedve, bár ellazulsz, de mégis éber vagy, és hallod, amit mondok. Nem jelent problémát, ha a hangom egy idő után elveszíted, és azt tapasztalod, hogy a béke végtelen tengerében, jelenlétében pihensz. Lehet, hogy később úgymond visszatérsz, és újra hallod a hangom. Nem létezik tökéletes meditációs módszer.

A meditáció során a mozdulatlanságnak, a forrásnak ebben a jelenlétében ülünk, itt pihenünk. Saját, legbensőbb énünk forrásában. 

A 3. részben az érzelmi utazást találod. Ezzel az utazásfajtával bármilyen érzelmi problémát kitakaríthatunk. Eljuthatunk a gyökeréhez, ahhoz, ami beindította ezt az érzelmi problémát. Talán emlékszel rá a könyvből: azzal kezdjük, hogy megtaláljuk azt az érzelmi problémát, amely fogva tart. Mindannyian jól ismerjük ezeket. Lehet ez harag, félelem, valakinek az elvesztése fölött érzett fájdalmunk, az az érzés, hogy elhagytak, ott hagytak bennünket. De lehet depresszió, vagy aggodalom, esetleg kétségbeesés. Másoknak az alacsony önértékelés okoz gondot, vagy a kudarctól való félelem. De van olyan is, aki a sikertől riad vissza. Az érzelmi utazás során felfedezzük, hogy mi is volt az, ami ezt a bennünket fogva tartó érzelmi problémát beindította. Hogy végül megoldjuk, és pontot tegyünk a végére. Azért, hogy életünk további részében már ne indítsa be automatikusan a viselkedést.

Tehát az érzelmi utazás 1. lépése, hogy megtaláljuk a bennünket leginkább fogva tartó érzelmi problémát. Amikor azonosítottuk, hogy mi is ez, akkor elkezdhetjük az utazást. Talán emlékszel rá a könyvből: az érzelmi utazás során keresztülmegyünk a különböző rétegeken, egészen addig, amíg a forráshoz érünk. Olyan ez, mint mikor egy hagymát tisztítunk: egymás után hántjuk le a rétegeket. De amikor mindennek a gyökeréhez érünk, végtelen, határtalan szabadságot találunk. Szeretetet, békét. 

Amikor átjutottunk a különböző rétegeken, és saját magunkat a végtelen forrásként ismerjük meg, akkor a forrást kérjük, hogy ő szóljon, ő beszéljen felfelé haladva az egyes rétegekhez, amíg a tábortűz szintjéhez érünk. Emlékeztek: a tábortűznél végül megbékélünk azokkal, akikhez ez az érzelmi problémánk kapcsolódik, és azzal az emlékkel is, ahonnan a probléma eredezik. Olyan ez, mint egy tábortűz körüli beszélgetés azokkal, akikhez a probléma kötődik. De most a korábbi éned végre elmondhatja azt, amit annak idején nem tudott kifejezni. Mindent elmondhat, ami a szívét nyomja. A tűz köré meghívottak pedig végre meghallgathatják, amit annak idején nem hallhattak meg. A korábbi én tehát minden korábban elfojtott és ki nem fejezett érzést most átélve végre kimondhat, mindet, és azt is meghallja, hogy a többiekben mi játszódott le akkoriban. Igazi, őszinte kommunikációról van itt szó. 

A mentor is ott ül a tűz körül, hogy bölcsességét, tanácsát megossza az utazóval. Vagy azt segít megértenünk, hogy miért is történt meg mindez velünk. Amikor mind a korábbi, mind a mostani énünk mindent kimondott, amit ki kellett mondania, és a történet másik oldalát is meghallottuk, amikor tehát minden kimondatott, akkor következik a megbocsátás folyamata.

A megbocsátás során, bár lehet, hogy nem helyesled a problémában érintettek viselkedését, de végül képes leszel rá, hogy tökéletesen, teljesen megbocsáss nekik. 

Saját utazásom során úgy találtam, hogy ez különlegesen fontos része volt a folyamatnak. Hiszen már régen elfogadtam azt, ami a traumatikus élmény során a gyerekkoromban velem történt. De arra jöttem rá, hogy nagy különbség van az elfogadás és a tökéletes, teljes megbocsátás között.

A megbocsátás nem jelenti azt, hogy jóváhagyod vagy helyesled a viselkedést. Hanem hogy megbocsátasz a másik lelkének. Bár lehet, hogy nem értesz egyet a viselkedésével. 

Amikor megbocsátottál, akkor a forrás tovább folytatja, és beszél minden egyes fennmaradó érzelmi szinthez. 

Amikor már minden szintet átjárt, akkor az integrációhoz jutunk el, ahol lehetőségünk van arra, hogy lássuk, hogy milyenek is vagyunk. Hogyan is érzünk 1 nap múlva, 1 hét múlva, majd 1 hónap, 6 hónappal később. Hogyan is érzünk, milyennek látjuk az életünket 1 év, majd 5 s végül 10 évvel később. 

Az utazás a levélírással zárul, amikor is a jövőbeni éned levelet ír mostani önmagadnak. Gyakorlati tanácsot adva, megosztva bölcsességét, hogy mit is csinálj, hogyan is haladj tovább. 

Tehát egy teljes folyamatról van szó. Először lehántjuk az érzelmi rétegeket, eljutunk igazi énünkhöz, a forráshoz, majd engedjük, hogy a forrás beszéljen az egyes érzelmi rétegekhez. Ezután a tábortűz folyamathoz érünk, ahol beszélünk azokkal, akikhez az érzelmi problémánk kötődik, s ahol végül mindent kimondhatunk, ami a szívünket nyomja. S amikor minden kimondatott, akkor következhet a gyógyító megbocsátás. Ezt követően a forrás végigmossa a fennmaradó szinteket, és megtapasztalhatjuk, hogy mi történik ezzel az érzelemmel a jövőben: 1 héttel, 1 hónappal, 6 hónappal, majd 1, 5 s végül 10 évvel később. És megírjuk a levelet önmagunknak.

Talán emlékszel a könyvben Nancy utazására. Először rettenetes féltékenységet, szó szerint féltékenységi rohamot érzett. Azt kértem tőle, hogy érezze át teljesen, menjen a közepébe, amiből szörnyűséges harag következett, düh, s azt kértem, hogy engedje, hogy ez is teljes erejéből rátörjön. Majd e mögött a megbántottság érzését találta. S ezt is olyan erősen érezte, hogy könnyek szöktek a szemébe. Majd ebből is továbbjutott az elhagyottság, otthagyottság érzésébe. 

S itt egy emlék bukkant fel előtte. Kb. 7 éves lehetett. A tengerparton volt a nővérével és a legjobb barátnőjével. A nővére és a barátnője elszaladtak. És a kis Nancy kétségbeesett. Azt hitte, hogy elhagyták, és úgy érezte, hogy elárulták. Ekkor mondtam Nancynek, hogy ezt feljegyzem magamnak, de ő csak maradjon ennél az érzelemnél. Érezze azt. Én pedig tettem ide egy kis csillagot, ehhez a szinthez. 

Nancy tovább folytatta lefelé, az érzelmi szinteken. Azt érezte, hogy elveszett. Majd végül egy olyan helyre jutott, amit az ürességnek nevezett. Kicsit félt is ettől, ha emlékeztek. Én pedig kértem, hogy csak engedje el magát, lazuljon el és mosolyogjon. Jusson keresztül ezen az ürességen is. S valóban, amikor elengedte magát, és mosolygott, akkor átjutott ezen a szinten is, és elkezdett nevetni. „Mitől is voltam úgy megijedve?” – kérdezte Nancy. „Mit érzel?” – kérdeztem én. „Nevetést” – mondta. Majd ebből is továbbment, és örömöt érzett. Majd ezután szeretetet. 

S mégis, tudtam, hogy ez nem az, nem az, ahová én jutottam. Ez még nem a forrás. Mert Nancy ezeket az érzéseket csak a testén belül érezte. Úgyhogy még egyszer megkérdeztem, hogy: „Mi van e mögött? Mi van ennek a szívében?” Ő pedig keresztüljutva ezen is, az örökkévalóságba jutott. Mosolygott. Majd könnyek gördültek le az arcán, s azt mondta, hogy: „Örökkévaló, örökkévaló vagyok. Ez a mindenség. Mindenhol én vagyok.” „Tudom” – mondtam neki. A forrásba jutott, ebbe a hatalmas, végtelen jelenlétbe, melynek nevet is alig tudunk adni. 

A saját lelkébe érkezett. Úgyhogy megkérdeztem, hogy: „Ha ez a jelenlét, ez a végtelen mindenség, ami te vagy, ha ez valamit mondani akarna az előző szintnek, vajon mit mondana neki?” Nancy szavai olyanok voltak, mintha egy mély bölcsességeket rejtő, nyugati szutrát olvasott volna. Olyan bölcsesség áradt a szavaiból. Úgyhogy engedtük, hogy ez a bölcsesség szóljon minden szinthez. És hagyta, hogy a forrás átmosson, átjárjon minden egyes szintet, amíg oda nem értünk, ahova a csillagot tettem: a tábortűz szintjéhez.

Ennél a pontnál tehát úgy döntöttünk, hogy egy tábortüzet állítunk fel. Ennek örök, végtelen szeretet, a béke a lényege, maga a forrás. Ehhez a tűzhöz meghívta a mentorát, mostani önmagát és a korábbi énjét is. És persze ott ült a nővére és a legjobb barátnője is. Korábbi énje végre el tudta mondani a tábortűz körül ülőknek, hogy milyen rettenetesen, kétségbeesetten érezte magát. Mennyire megbántották, és milyen traumát élt át. Meglepetésünkre a nővére azt válaszolta, hogy eszükbe se jutott, hogy esetleg rosszul eshetett Nancynek. Csak elszaladtak, hogy játsszanak. S aztán vissza is jöttek. De a kis Nancy ezt akkor nem tudta. Csak a fájdalomra és a megbántottságra emlékezett, amiért ott hagyták. 

Végül, amikor az egész tűz körüli beszélgetés véget ért, Nancy bocsánatot kért, amiért nem jól értette a helyzetet. A nővére pedig azért kérte a bocsánatát, mert tettével megbántotta. Aztán Nancy azt mondta: „Tudod, egész életemben volt valami tüske a szívemben veled kapcsolatban. Soha nem tudtam, hogy miért. Soha nem jöttem volna rá, hogy ez a kis, lényegtelennek tűnő esemény húzódott meg minde mögött.” Tiszta szívből kért bocsánatot mindezért. És a nővére is tőle. 

Felfigyeltem rá, hogy bár a nővére soha nem hagyta el, a kis Nancy idegrendszerében az eset úgy rögződött, hogy elhagyták, és ugyanazt a féltékeny dühöt, haragot és árulást érezte, mintha valóban elhagyták volna. Amikor a tábortűz körüli beszélgetés véget ért, és a megbocsátás teljes és tökéletes volt, Nancy ragyogott. 

Az utazást azzal folytattuk, hogy engedtük, hogy a forrás minden szinthez beszéljen, átjárva és eloszlatva a még fennmaradt fájdalmat. 

Aztán pedig a jövőbeni integrációval folytattuk. Amikor is 1 nappal, majd 1 héttel későbbi önmagát érzékelte. S ahogy egyre távolabb kerültünk a jövőben, egyre könnyebbnek és derűsebbnek érezte magát. Először, amikor az 1 nappal későbbi önmagát látta, érezte ugyan a megkönnyebbülést, de azt is, hogy a féltékenység mint hogyha megszokásból előjönne. S bár nem volt ez erős, de mégis csak ott volt. De 1 hét múlva úgy érezte, hogy olyan szabad, hogy a féltékenység már nem is jön fel. 1 hónappal később pedig ez egyáltalán nem volt már probléma. 6 hónap múlva szabadnak érezte magát, békében önmagával. 1 évvel később teljes embernek. 5 évvel, majd 10 évvel később derűsnek, élettől duzzadónak és sugárzóan szabadnak. 

Kértem, hogy engedje, hogy ez a 10 évvel későbbi bölcsesség levelet írjon mostani önmagának. Gyakorlati tanácsot adva, hogy mit is tegyen, miket érezzen, hogyan élje az életét a szabadságnak ebből az újonnan megszerzett pontjáról. Nagyon jó levelet írt. Tele meglátásokkal és sok jó gyakorlati tanáccsal. Később arról számolt be, hogy ez a levél nagyon sokat segített neki.

Nancy esetét rendkívül tanulságosnak tartom, mert utazása során eljutott jelenlegi féltékenységi rohamainak igazi gyökeréhez. Ez pedig egy régi, gyerekkori emlék volt. Amikor úgy érezte, hogy elhagyták, otthagyták. Pedig valójában nem történt más, mint hogy a nővére elszaladt a barátnőjével, hogy máshol játsszanak. S ennek ellenére mélyen a sejtjeiben mindez rettenetes traumaként rögzült. 

Most pedig itt van a férje, és ugyanúgy, mint a nővére, ő sem adott okot a féltékenységre. És mégis, nem tudta megakadályozni, hogy a féltékenység rá ne törjön. Az utazás során felfedezte, hogy mi is van ennek az érzésnek a gyökerében, mi is indította el azt. S amikor megoldotta a régi, gyerekkori problémát, akkor végül a jelenlegi probléma, a féltékenység magától megszűnt.

Az érzelmi utazások tehát azért fontosak, hogy legelőször is – lehántva az érzelmi rétegeket – eljussunk lelkünk jelenlétéhez, hogy ő vegye át a kormányt, és ő vezessen bennünket tovább az utazáson. Hogy aztán felfedezhessük a felszíni problémánk gyökerében levő igazi problémát.

Mielőtt elkezdjük akár az érzelmi, akár a testi utazást, nagyon fontos, hogy pár órát az utazásnak szenteljünk. Feltétlenül kapcsoljuk ki a telefont, és biztosítsuk, hogy semmi ne zavarhasson meg bennünket. Majd amikor feltesszük a CD-t, már legyen meg, hogy mivel is akarunk foglalkozni, milyen problémával.

Én minden utazást egy csöndben, magamban elmondott imával kezdek, hogy megfogalmazzam, mi is a szándékom ezzel a belső utazással. És úgy látom magam, mint aki már szabad, bármi legyen is az a probléma, amin dolgozni akarok. Tehát magamban fogalmazom ezt meg. És fogadalmat is teszek magamnak, hogy bízni fogok, és nyitott leszek. Bízom az utazásban. Úgy indulok el, mint egy felfedező, készen arra, hogy szembenézzek azzal, amire a lelkem akar tanítani, bármi is legyen az, bármi legyen is a gyökerében. Mélyen hiszek abban, hogy ha az elmém meg tudta volna oldani a problémát, akkor már régen megtette volna.

A belső utazás azért olyan hatékony és erőteljes, mert – miután lehántjuk az érzelmi rétegeket – kapcsolatba kerülünk a bennünk élő végtelen bölcsességgel. Ez a végtelen bölcsesség pedig rendelkezik azzal a képességgel, hogy nem csupán azt mutatja meg, hogy valójában miről is van szó, hanem azzal is, hogy megoldja, pontot egyen a végére, s végül meggyógyítson bennünket. 

Miután elmondtam magamban az imát, vagy nevezzük szándéknak, egy kis ideig csak csöndben ülök, és itt, ebben a mozdulatlanságban pihenek.

Mielőtt elkezded a munkát, nem csupán azt kell tudnod, hogy milyen érzelmi problémával akarsz foglalkozni, de elő kell készítened a munkalapot is. Fogd a könyvet, és másold ki belőle a munkalapot, hogy minden ott legyen, mikor bekapcsolod a CD-lejátszót. 

Amikor minden ott van: a munkalap, papír, íróeszköz, és kiválasztottad az érzelmi problémát is, akkor elkezdheted. Ahogy vezetésemmel lefelé haladsz az érzelmi rétegeken, nagyon fontos, hogy most hagyd az élettörténeted, azt, hogy miért is érzed azt, amit érzel, kit is vádolhatsz vele. Hagyj minden elemzést, és teljes figyelmeddel azon legyél, hogy érezd az érzést a testedben. Érezd az érzést teljes erejében, nevezd meg, írd le, majd juss át a következő érzésbe. Érezd azt is olyan intenzíven, olyan erősen, ahogy csak tudod. Majd juss át a következő érzéshez, és azt is írd le. Így haladj az egyik érzelmi szinttől a másikig, egészen addig, amíg megtapasztalod a forrást. 

Az utazás során nem az elménket akarjuk hallgatni, amint azt elemzi, hogy miért is érezzük azt, amit érzünk. Itt csupán át kell jutnunk az érzelmi szinteken. Lehántani a hagyma rétegeit, s eljutni lényünk gyökeréhez, a forráshoz. 

Fontos, hogy megértsük, hogy az utazás során nagyon lényeges, hogy az érzéseket erősen érezzük, majd miután teljes mivoltukban megtapasztaltuk őket, azonnal jussunk át a következő érzésbe, és írjuk le azt is. Nem szükséges, sőt nem is hasznos, ha az egyes érzésekben hosszan szenvelgünk. Nem tanácsos részletesen leírni az érzést, vagy egy történetet mesélni magunknak, hogy miért érezzük azt. A legjobb, ha a testünkre figyelünk. Az érzések ott keletkeznek, s ott is érezhetjük a legerősebben. Lehet, hogy finom, alig hallható érzésként jelentkeznek. S ahogy teljes figyelmeddel feléjük fordulsz, szinte kérheted, hogy erősödjenek fel. Engedd, hogy teljes erejéből érezd az érzést. S amint ezt elérted, hagyd, hogy átjuss a következő szintre. 

Miután mindenkinek különböző számú rétegen, szinten kell átjutnia, lehet, hogy meg kell állítanod a CD-t, ha neked több időre van szükséged, hogy érezd az érzéseket. De lehet, hogy te hamarabb befejezed, mint én a CD-n. Csak bízz a józan eszedben. 

Tudod, hogy mi ennek a munkának a lényege: Teljes erejéből érzed az érzést, megnevezed, megmondod, hogy a testedben hol érzed a legerősebben, leírod, majd átjutsz a következő szintre. Érezd teljes erejéből, tapasztald meg az érzés erejét. Majd így folytasd tovább, egészen addig, míg önmagad mint a forrást ismered fel. Szabadnak és végtelennek, határtalannak érzed magad. 

Lehet, hogy egy bizonyos ponton azt érzed, hogy nem érzel semmit, valamiféle bénultságot tapasztalsz, hogy zavarodottnak érzed magad, vagy azt, hogy nem tudod. De lehet, hogy valamiféle fekete lyukat tapasztalsz, ürességet, a semmit, azt, hogy megakadtál. Tudd, hogy ez is az utazás része. Mindenki átmegy ezen. Ez csak egy másik érzésszint. Az ismeretlen zónának szoktam hívni. Ez a lelkünkhöz vezető kapu. Amikor itt vagy, ennél a szintnél, és azt érzed, hogy nem tudod, nem tudsz semmit, ürességet érzel, feketeséget, valami nagy, üres semmit. Szóval, amikor ideérsz, akkor már ünnepelhetsz. Engedd el magad, lazulj el, mint ahogy Nancy tette, és máris átjutsz ennek a szinten. 

Valószínűleg valamilyen könnyebb érzésbe érsz, mint pl. szeretet, béke, könnyebbség, megkönnyebbülés. És csak folytasd tovább, lefelé a szinteken. Még mindig csak a rétegeken mész keresztül, hogyha a testeden belül érzed az érzést. Tudod, hogy a forráshoz értél, amikor úgy érzed, hogy kitágul a tér, s te is benne vagy. Végtelen, határtalan jelenlétet érzel magad előtt és magad mögött is. Érzed, hogy ez ott van benned is és magadon kívül is. Amikor ebben pihensz, akkor tudod, hogy a forrásban vagy. 

Mélyebbre is mehetsz a forrásban, semmi akadálya. Tehát ha még 2 szinttel lejjebb mész, csak még mélyebbre kerülsz a forrásban. Amikor ott vagy, pihenj meg, kb. 15 másodpercig. 

Majd kezdhetsz felfelé indulni, keresztül a rétegeken. Az utazás során azt fogom kérdezni, hogy van-e valaki, akihez ez az érzés kapcsolódik. Minden egyes szinten megkérdezem. Amint valaki megjelenik, ez lesz az a hely, ahova a csillagot kell tenned. Ez lesz majd a tábortűz szintje. Engedd, hogy a forrás átmosson, átjárjon minden egyes szintet. A kiinduló érzés felé egészen addig, amíg a tábortűz szintjéhez nem érsz. Itt foglak majd átvezetni a tábortűz folyamatán.

A tábortűznél nagyon fontos, hogy tökéletesen őszinte legyél. Ledobva minden álarcot és páncélt. Engedd, hogy a korábbi éned hangosan kimondja, amit ki kell mondania. Még akkor is, ha egy kicsit furcsának, butának tűnik az egész. Hagyd, hogy hangot adjon az érzéseinek. 

Nagyon gyakran, amikor utólag elmesélünk valamit, akkor úgy beszélünk, hogy én azt mondtam, ő pedig azt válaszolta, én meg ezt, amire ő... A tábortűz nem erről szól. A tábortűznek az a funkciója, hogy kifejezzük, hangot adjunk az érzéseinknek, annak, ahogy annak idején éreztünk. Hogy mennyire bántott bennünket az, amit mondtak, hogyan hatott ránk, hogyan befolyásolta az életünket. Eljött az ideje, hogy igazak, őszinték legyünk. Hogy elmondjuk azt, amihez annak idején nem volt merszünk. És annak is, hogy meghalljuk, amit a tábortűz körül ülők el akarnak mondani. És nyitottan hallhassuk az ő oldalukat is. A forgatókönyvben ez úgy szól, hogy: „Nem a személyisége szintjéről, hanem a lelke legmélyéről beszéljen.” Figyeljünk arra, amit a lelkünk akar mondani. Legyen ez olyan, mint egy igazi tábortűz körüli beszélgetés, a végén a békepipával. Amikor is a kérdés legmélyére jutunk, a gyökeréhez, hogy mi is történt annak idején. S mondjunk ki mindent, amit ki kell mondanunk. 

Aztán pedig itt az ideje a megbocsátásnak. Az a tapasztalatom, hogy az igazi megbocsátás elengedhetetlen feltétele, hogy előtte mindent kimondjunk. Megtörtént-e veled, hogy valakivel vitatkoztál vagy veszekedtél, majd miután elváltatok, azt mondtad magadban: „A csuda vigye el, ezt kellett volna mondanom, vagy pedig azt.”, és sehogy se tudtál megbocsátani. Vagy az ellenkezője történt veled: mikor elváltatok, azt mondtad magadnak, hogy: „Ezt kellett volna mondanom meg azt.”, és visszamentél, és elmondtad, amit akartál. Mi történt ekkor? Valószínűleg úgy találtad, hogy amikor végül mindent kimondtál, amit akartál, akkor megbocsátottatok és kibékültetek. Nem ez történik, amikor végre kimondjuk, ami a szívünket nyomja? Ez a dolgok természetes menete. Amikor mindent kimondunk, akkor a megbocsátás olyan természetes. Ezért olyan fontos, hogy minden elhangozzon a tábortűznél. 

Ha valamilyen okból úgy találod, hogy nem tudsz megbocsátani, akkor kérdezd meg a mentorodat, hogy minek kell megtörténnie ahhoz, hogy meg tudj bocsátani. A mentor általában a legjobb tanácsot adja, s neked csak követned kell azt. Tehát ha valamiféle kétséged van a tábortűznél, akkor kérdezd meg a mentorod, aki azért van ott, hogy minden nehezebb kérdésben segítsen. 

Az utazás további része rendkívül egyszerű. Amikor a jövőbeni integrációhoz érsz, nem lényeges, hogy minden egyes kérdésre válaszolj. Fontosabb, hogy a testedre figyelj, és érezd a változást. Érezd, ahogy egyre könnyebbnek érzed magad egy idő után. Majd amikor megírtad a levelet, akkor érdemes feltenni a fürdőszobai tükörre vagy a hűtőszekrényre, hogy emlékezz arra, amit a saját bölcsességed mondott neked.

A CD-n ezután a testi utazás következik. Ez az utazás igazán egyszerű és magától értetődő. Olyan könnyű, hogy a gyerekek is szívesen csinálják. Csak hallgatni kell, figyelni, nyitottnak lenni és bízni. Engedélyt adni magadnak, hogy felfedezd a sejtszinten tárolt emlékeket. Ez volt az az utazásfajta, amit én tettem, amikor felfedeztem a daganatban tárolt memóriát. 

A testi utazásra is, mint az érzelmire, szánj kb. másfél órát. Ne zavarhasson meg semmi. Húzd ki a telefont, kapcsold ki a televíziót. Csak a hangomra kell figyelned. Nincs szükséged se papírra, se ceruzára most. Nem kell semmit sem írnod. Legyél olyan, mint egy gyerek: ártatlan és bizakodó, s engedd, hogy a hangom vezessen végig az utazáson. 

Mind az érzelmi, mind a testi utazás végén hagyj magadnak időt a pihenésre, hogy mindaz, amin végigmentél, integrálódhasson benned. Igyál egy pohár vizet, s ha van időd, akár szunyókálhatsz is egy kicsit. Komoly gyógyulás indulhat meg az utazás következtében. Nagyon egyszerűnek tűnik, de mégis nagyon hatékony folyamat. 

Az én testem radikális változáson ment keresztül az első testi utazásom után. Fontos volt, hogy megadtam a tiszteletet a testemnek, és időt engedtem arra, hogy az integráció bekövetkezzen. 

Tehát ez nem az az alkalom, amikor a legjobb, ha beülünk a kocsiba, és elmegyünk egy buliba. Sokkal jobb, ha eszünk egy jó kis meleg levest, megfürdünk, és engedjük, hogy a gyógyulás tovább folytatódjon. A legfontosabb, hogy bízzunk magunkban és az utazásban. A forrásunk akarja – jobban, mint bármi mást –, hogy meggyógyuljunk. Ha csak 1 lépést teszünk felé, ő ezer lépést tesz meg felénk.

Jó utazást!

2. Gyógyító homok meditáció (22:10)
Szeretettel üdvözöllek a belső utazás Gyógyító homok meditációján. Ezt a meditációt hallgathatod este, mielőtt aludni térsz, akár már az ágyban fekve, hagyva, hogy a szavak nyugodt, mély álomba vezessenek. De hallgathatod a meditációt reggel, ébredés után is. Egyenes háttal, kényelmesen ülve. Pihentetheted a lábad a földön, de tehetsz egy párnát is alá. Egyenes háttal, kényelmesen ülj. Teheted keresztbe is a lábad, ahogy kényelmesebbnek találod.

Nos, amikor elhelyezkedtél, vegyél egy mély levegőt, … és engedd ki. … Majd egy újabb mély levegőt, … és engedd ki. … Egy újabb lélegzetet, … és engedd ki. … 

Figyelmedet most fordítsd a lábfejedre. A lábunk olyan sokat tesz értünk: fut, megy, fel- és lemegy a lépcsőn. Olyan hű szolgálónk. Köszönjük meg most gondolatban mindazt, amit értünk tesz. S tudassuk vele, hogy eljött az ő ideje, hogy megpihenjen. S engedjük, hogy nehéz, gyógyító homok töltse meg a lábfejünket. Kristálytiszta, fehér homok. Hadd folyjon most a lábujjunkba, a lábfejünkbe, sarkunkba, és hagyjuk, hogy minden, a lábunkban elraktározódott feszültség, stressz, a sejtekben elraktározódott mérgező anyag most mind beleolvadjon ebbe a homokba. 

A homok felszívja. A homok magába szív mindent, minden tisztátalanságot. 

Aztán nyissunk meg a talpunkon egy nagy ajtót, s engedjük, hogy az összes homok most kiáramoljon ezen az ajtón. A homokszemek minden feszültséget elvisznek most, s nem marad más, csak a tiszta, nyílt tudatosság, vibrálva, szikrázva. 

Aztán engedjük, hogy ez a nehéz, gyógyító homok most a lábszárunkba áramoljon. Megtöltse a bokánkat, a vádlinkat, mélyen a csontokba hatolva, be, egészen a csontvelőbe. Beömlik a térdünkbe, a combunk alsó felébe, most feljebb, a középső részébe, majd egészen fel, a comb felső részébe, a csípőig. Engedjük, hogy az egész lábat megtöltse ez a nehéz, gyógyító homok. 

Aztán hagyjuk, hogy minden feszültség, minden stressz, a sejtekben felhalmozódott minden méreganyag, mind a homokba áramoljon. A homok felszívja. A feszültséget mind felissza a homok. 

S nem kell, hogy mindezt lásd, elég, ha érzed, vagy valahol tudod, hogy megtörténik. 

Aztán nyiss egy nagy ajtót ott, valahol hátul a lábadon, s engedd, hogy a homok kiömöljön rajta, magával vive minden feszültséget, méreganyagot. S nem marad más, csak a tiszta, nyílt tudatod, vibrálva, szikrázva. És a lábujjaidtól egészen fel a csípődig nincs más, csak ez a tisztaság, ez a mozdulatlanság, ott szikrázva. 

Majd ez a nehéz, gyógyító homok megtölti a törzsedet. Kristálytiszta, fehér homok. Beáramolva az alsó szervekbe, a medencébe, majd a csípőbe, a hasunkba, a belekbe. Csak ömlik és ömlik, egészen a derekunk vonaláig, a vesékbe, a napfonat csakrába, fel egészen a törzsbe, úgy, mint mikor egy üveget tölt meg. Egészen a bordákig, fel a gerincen. Majd mélyen a tüdő alsó részébe, majd feljebb a tüdőben és a hátban is, a mellkasban, annak felső részét is kitölti. Elérve a válladat, kulcscsontod, a nyakad, fel majd le a karodon, kezedbe, egészen az ujjhegyekbe is elérve. 

Majd engedjük, hogy bármiféle feszültség is volt, bármilyen stressz, a sejtekben bármilyen méreganyag is volt, most mindez a homokba áramoljon. A homok felszívja. Magába szívja. 

Majd nyiss meg egy nagy ajtót hátul, s engedd, hogy az összes homok kiáramoljon. Magával vive minden homokszemnyi feszültséget, tisztátalanságot. S nem marad más, csak a tiszta, nyílt tudat, határtalanul, vibrálva, szikrázva. A lábujjadtól egészen a fejed búbjáig nem marad más, csak ez a tiszta, nyílt tudatosság, ez a mozdulatlanság, béke. 

És engedd, hogy ez a súlyos, gyógyító homok most a torkodba áramoljon. Kristálytiszta. A nyak elülső izmaiba, majd a hátsó izmokba. Mélyen a csontba. Majd engedd, hogy a homok a koponyába áramoljon, az állkapocsba. S az állkapocs most ellazulhat. A homok az arcba, majd a szájhoz, a fogakhoz áramlik, és a szájszöglet izmai is ellazulnak. Az orrba, majd mélyen a fejbe, az agyba. S az agyunk most megpihenhet, ellazulhat. S a szem körüli izmok is ellazulnak. A homlok, az agy felső része, a koponya hátsó része is ellazul. 

S hagyjuk, hogy bármilyen feszültség, stressz, méreganyag is volt a sejtekben, engedjük, hogy most mind a homokba ömöljön. A homok felszív mindent, magába szív. 

Majd nyissunk egy nagy ajtót, ott hátul, s engedjük, hogy az összes homok kiömöljön, magával vive minden feszültséget. S nem marad más, csak a saját, tiszta, nyílt tudatosságunk fénye. Határtalan és végtelen. A lábujjaktól egészen a fejtetőig nincs más, csak a mozdulatlanság ezen végtelen óceánja.

S vajon mi lenne, ha hagynád, hogy ez a tudat végtelenül kiterjedjen előtted? Mi lenne, ha határtalanná válna mögötted? Nyitott minden oldalon. Szabad alattad, és végtelenbe veszne feletted. Mi lenne, ha ebben a végtelen, határtalan, egyre mélyülő mozdulatlanságban pihennél? Mi lenne, ha minden hang csak azt jelezné, hogy egyre mélyebbre merülsz a mozdulatlanságnak ebben a végtelen óceánjában? Mi lenne, ha testünk minden suttogása csak arra lenne jeladás, hogy egyre mélyebbre merüljünk a mozdulatlanságnak ebben a végtelen óceánjában? Mi lenne, ha minden egyes gondolat csak arra lenne jeladás, hogy egyre mélyebbre merüljünk a mozdulatlanságnak ebben a végtelen óceánjában? Mi lenne, ha minden gondolat, mint a felhő, csak átúszna előttünk ebben a tudat mozdulatlan, végtelen, egyre mélyülő óceánjában?

És csak pihenjünk a tudat mozdulatlan végtelen, egyre mélyülő óceánjában.

S vegyünk egy mély lélegzetet most, … majd engedjük ki. … Egy másik mély lélegzetet, … és engedjük ki. … Vegyünk még egy mély levegőt, … és engedjük ki. 

És csak engedjük, hogy tudatunk hatalmas, végtelen maradjon. Határtalan előttünk, végtelen mögöttünk. Szabad minden oldalon. Feneketlen alattunk, s a csillagokba vesszen felettünk. S hagyjuk, hogy ilyen nyitottak és végtelenek maradjunk. Szikrázóak, ebben az éles, tiszta tudatosságban. 

S ha most aludni készülsz, akkor csak engedd, hogy a mozdulatlanságnak ebbe az egyre mélyülő, végtelen tengerébe merülj. És ha munkába indulsz, akkor csak maradj ebben a végtelen, nyitott tudatosságban, s engedd, hogy egész napod innen, ebből a végtelenségből, nyitottságból, ebből a tudatosságból történjen.

Vegyél egy mély lélegzetet, … és engedd ki. … És amikor készen állsz, kinyithatod a szemed.

3. Érzelmi utazás (érzelmi szinteken le – vissza), Tábortűz (21:31)

Szeretettel üdvözöllek a most következő érzelmi utazáson. 

Ahogy a Bevezetőben említettem, az utazást legjobb párban végezni. Egy barátoddal, valakivel, aki közel áll hozzád. Aki felolvassa neked a forgatókönyvet, és leírja a válaszaidat. 

Ezt a CD-t azoknak szánjuk, akik nem akarnak mással, inkább egyedül kívánnak utazni. Ez viszont azt jelenti, hogy neked kell leírnod a válaszaidat. Ami egy kicsit több rugalmasságot kíván, mint hogyha ez barátoddal utaznál. Hisz akkor csak egyszerűen becsukhatod a szemed, és magadba mélyedve ráhangolódhatsz a folyamatra. A CD-vel viszont rugalmasabbnak kell lenned. Időnként ki kell nyitnod a szemed, és leírnod a válaszokat. 

Nagyon fontos, hogy már ismerd a könyvet, és jól értesd a szinteken való lemenetel folyamatát. 

A különböző érzelmi problémák mindenkinél más érzelmi szinteket jelentenek. És a szintek száma is személyenként voltozik. Van olyan, aki már 3 szint után a forráshoz jut. Míg másnak 11, vagy akár 15 szintre is van szüksége. Én 5 érzelmi szinten vezetlek majd keresztül. Ha addigra még nem értél el a forráshoz, akkor természetesen folytatnod kell tovább, lefelé a szinteken. Tudod, hogy a forrás, természetéből adódóan végtelen, határtalan. És pozitív tulajdonságok megtestesítője. De ami igazán megkülönbözteti más érzelmi szintektől, az pontosan végtelen, határtalan mivolta. A testeden belül és kívül is érzed. 

Tehát saját józan belátásodra leszel utalva, hogy megérezd, hogy mikor is vagy már a békének ebben a végtelen, határtalan jelenlétében. A mozdulatlanságban, amely saját lényeged. Mindegyikünk másként éli meg a forrást. Van, akinek a semmi, a végtelenség, a határtalanság jelenléte, másoknak a szeretet, de lehet egyszerűen csak elégedettség vagy béke. Utazásod során felfedi neked a forrás, hogy számodra mi is.

Amikor úgy érzed, hogy kezdhetjük, akkor készíts oda magadnak egy munkalapot. Kimásolhatod a könyvből, a 170. oldalról. 3 oszlop van. Az elsőbe az érzelmet írod, a másodikba, hogy hol érzed a testedben, a harmadikba pedig, hogy mit mond a forrás az egyes szinteken fölfelé haladva. 

Tehát ahogy lefelé megyünk a szinteken, becsukva tartod a szemed. Addig, amíg megérzed, és meg tudod nevezni a felmerülő erős érzést. Akkor finoman kinyitod a szemed, és beírod a táblázatba az érzelem nevét, és hogy hol érzed a legerősebben. És újra becsukod a szemed, és befelé fordulsz. És jön a következő érzés. 

Tehát érzed az erős érzelmet, átjutsz rajta a következő érzésbe, kinyitod a szemed, leírod, majd újra behunyod a szemed. A következő érzést is erősen érzed, keresztüljutsz rajta, kinyitod a szemed, leírod, majd megint becsukod, és így tovább. Így foglak végigvezetni a szinteken.

Tehát ha azt tapasztalod, hogy több szinten kell keresztülmenned, mint amennyin én átvezetlek, akkor csak folytasd tovább, amíg a forráshoz nem érsz. 

Talán emlékszel a könyvből, hogy meg kell állapítanunk, hogy hol legyen a tábortűz szintje. Ehhez azt a kérdést kell feltennünk, hogy: „Kapcsolódik-e ez az érzés valamilyen konkrét személyhez?” Ezt minden egyes szinten megkérdezzük. Amíg valaki úgymond meg nem jelenik. Természetesen mindenkinek máshol ugrik be valakinek az arca vagy alakja, akár emlék formájában. De amint valaki felbukkant, ne kérdezd többet a kérdést. Állj meg, és tegyél ahhoz a szinthez egy csillagot. Ne figyelj többet az erre vonatkozó kérdésemre. Már megállapítottad a tábortűz szintjét, és odatetted a csillagot. 

Tehát lemegyünk a szinteken, egészen a forrásig. Majd engedjük, hogy a forrás szóljon az egyes érzelmi szintekhez, ahogy felfelé haladunk. Egészen addig, amíg a tábortűz szintjéhez nem érünk. Tudni fogod, hogy melyik szint ez, mert ott a csillagod. Itt kezded majd a tábortűz körüli beszélgetést. 

Tehát szükség lesz rá, hogy rugalmas legyél. S arra is, hogy valóban értsd az érzelmi utazás lényegét. Átérezzük az érzést, keresztüljutunk rajta, s megkérdezzük, hogy kapcsolódik-e valakihez. Érezzük az érzést, keresztüljutunk rajta, feltesszük a kérdést, hogy kapcsolódik-e valakihez ez az érzés, és így tovább. 

Egészen addig, amíg ehhez a végtelen, határtalan jelenléthez érünk. Ami a saját lelkünk. A saját forrásunk. 

A forrás minden egyes szinthez beszél majd, ahogy felfelé haladsz. Egészen addig, amíg a tábortűzhöz érsz. Ott a hangom végigvezet majd a tábortűz folyamatán. 

Tehát szükség van arra, hogy kinyisd, majd újra becsukd a szemed. Többször is. Olyan ez, mint egy vezetett meditáció. Időnként nyitott, majd újra behunyt szemmel.

Amikor úgy érzed, hogy készen állsz, akkor először is meg kell találnod egy olyan érzelmi problémát, amiről tudod, hogy fogva tart. Lehet ez harag, szomorúság, félelem, valakinek az elvesztése miatt érzett fájdalom, az elhagyottság érzése, alacsony önértékelés, frusztráció, a kritikától való félelem, bármi, amiről azt érzed, hogy bármit is tettél ellene, mégis csak fogva tart. Nos, amikor azonosítottad ezt az érzést, akkor elkezdhetjük az érzelmi utazást.

Legelőször tehát nevezd meg az érzést, és hogy a testedben hol érzed a legerősebben. Csukd be a szemed, hogy igazán ráhangolódj az érzésre. És érezd teljes erejéből. Engedd, hogy teljes erejéből átjárjon. Hagyd, hogy még jobban felerősödjön. A testedben hol érzed a legerősebben az érzést? Hol érzed leginkább? Érezd teljes erejéből, majd lassan, félig nyisd ki a szemed, és írd le, hogy mi ez az érzés, és hogy a testedben hol érzed a legerősebben. 

Finoman csukd be megint a szemed, és hagyd, hogy az érzés teljes erejéből veled legyen. S kérdezd meg magadtól: „Mi van ez alatt?” Csak hagyd, hogy keresztüljuss rajta, bármi is legyen a következő érzés. Lehet, hogy nem az, amire számítasz. Csak legyél nyitott. Lehet, hogy alulról jön fölfelé az új érzés. De lehet, hogy mintegy beleereszkedsz. Érezd ezt az új érzést. Érezd még erősebben, teljesebben. Hagyd, hogy igazán felerősödjön. A testednek melyik részében érzed legjobban? Most finoman nyisd ki a szemed, és írd le a nevét, és hogy a testedben hol érzed a legerősebben. S megkérdezheted magad, hogy: „Kapcsolódik-e ez az érzés valakihez?” Ha igen, akkor írd le. Ha nem, akkor maradj a nyers, mélyről jövő, erős érzésnél. 

És lassan hunyd be a szemed, és engedd, hogy az érzés teljesen átjárjon. S megint kérdezd meg, hogy: „Mi van ez alatt?” Csak hagyd, hogy keresztüljuss rajta, bármi legyen is, ahova jutsz. Csak maradj nyitott. Lehet, hogy nem az, amire számítottál. Szóval mi az, amit érzel? Érezd teljes erejéből. Engedd, hogy felerősödjön. A testedben hol érzed? Engedd, hogy teljesen átjárja az egész tested. És most finoman nyisd ki a szemed, és írd le az érzést, és hogy hol érzed. S kérdezd meg magadtól, hogy: „Van-e valaki, akihez az érzés kapcsolódik?” Ha nem, akkor csak maradj ennél a nyers, erős érzésnél. 

S finoman hunyd le a szemed, hagyva, hogy az érzés, ha lehet, még erősebbé váljon. S kérdezd meg magad, hogy: „Mi van ez alatt?” S engedd, hogy átjuss ezen is. Bármi legyen is alatta. Lehet, hogy nem az, amire számítasz. Csak maradj nyitott, bármi jön is fel. Lehet, hogy érzed, ahogy lassan közelít az érzés. Bármilyen halkan, gyengén jelentkezik is, mi az, amit most érzel? A testedben hol érzed? Engedd, hogy teljesen átjárjon. Még erősebben rád törjön. És lassan, finoman nyisd ki a szemed, és írd le az érzést, s hogy hol érzed a testedben. És ha eddig még nem jelent meg senki egyik érzéssel kapcsolatban sem, akkor kérdezd meg, hogy: „Kapcsolódik-e az érzés valamilyen konkrét személyhez?” Ha nem, akkor csak maradj a nyers, erős érzésnél. 

És most hunyd be a szemed, és engedd, hogy az érzés még jobban felerősödjön. Érezd olyan erősen, ahogy csak tudod. Ha lehet, még erősebben. Majd kérdezd meg: „Mi van ez alatt?” S engedd, hogy átjuss ezen is. Lehet, hogy valami egészen más lesz, nem az, amire számítasz. Csak marad nyitott. Most mit érzel? Hagyd, hogy igazán felerősödjön. A testedben hol érzed a legerősebben? Engedd, hogy még erősebb legyen az érzés. Majd finoman nyisd ki a szemed, és írd le az érzést, és hogy hol érzed. Ha valaki megjelent az érzéssel kapcsolatban, írd le a nevét, és tegyél egy csillagot ahhoz a szinthez. Maradj az erős érzésnél. 

Finoman hunyd be a szemed, és engedd, hogy az érzés még erősebbé váljon. Még teljesebbé. Majd kérdezd meg: „Mi van ez alatt?” S engedd el magad, és juss rajta keresztül. Bárhova is vezessen. Lehet, hogy egyáltalán nem az lesz, mint amire számítottál. Csak maradj nyitott. Érezd ezt is teljes erejéből. Menj a közepébe, a gyökerébe. Hol érzed a legerősebben? A testeden belül vagy kívül is? És így folytathatod tovább lefelé a szinteken, amíg azt nem érzed, hogy ez a jelenlét hatalmas lesz. Végtelen, határtalan. S amikor ide kerültél, ebbe a végtelenségbe, mozdulatlanságba, szabadságba, örök jelenlétbe, a végtelen szeretetbe, tudatosságba, ürességbe, bármi is legyen a forrás számodra, csak engedd, hogy ebben pihenj, ebben fürödj, ebben a végtelen jelenlétben. Kb. 30 másodpercig. 

Amikor teljességében megtapasztaltad a forrást, akkor elkezdheted kérdezni a következő kérdést (s ehhez most újra ki kell nyitnod a szemed): Tudva, hogy ez a végtelenség, ez a nyugalom, ez a tiszta szeretet, ez, amit a forrás számodra jelent, ez vagy: „Ha a forrás valamit mondana az előző szintnek, akkor mit mondana?” És ha szavak érkeznek valahonnan belülről, akkor nyisd ki a szemed, és írd le. Ha nincsenek szavak, akkor csak engedd, hogy a forrás átjárja az utolsó szintet. És így fogunk visszajönni felfelé a szinteken. Kezdhetjük.

Tudva, hogy ez a végtelenség, ez a nyugalom, ez a tiszta szeretet, amit a forrás számodra jelent, ez vagy: „Ha a forrás valamit mondana az előző szintnek, akkor mit mondana?” Kinyithatod a szemed, és leírhatod a választ. Ha pedig nincs válasz, akkor csak engedd, hogy a forrás átjárja, átmossa az utolsó szintet, hogy az a szint is a forrásban fürödjön. 

Tudva, hogy ez a végtelenség, ez a nyugalom, ez a tiszta szeretet, amit a forrás számodra jelent, ez vagy: „Ha a forrás valamit mondana az előző szintnek, akkor mit mondana?” Kinyithatod a szemed, és leírhatod a választ. S engedd, hogy a forrás átjárja, átmossa az utolsó szintet.

Tudva, hogy ez a végtelenség, ez a nyugalom, ez a tiszta szeretet vagy: „Ha a forrás valamit mondana az előző szintnek, akkor mit mondana?” Kinyithatod a szemed, és leírhatod a választ. Ha pedig nincsenek szavak, akkor csak engedd, hogy a forrás átjárja az utolsó szintet, hogy az a szint is a forrásban fürödjön.

Tudva, hogy ez a végtelenség, ez a nyugalom, ez a tiszta szeretet, ez, amit a forrás számodra jelent, ez vagy: „Ha a forrás valamit mondana az előző szintnek, akkor mit mondana?” Kinyithatod a szemed, és leírhatod a választ. És engedd, hogy a forrás átjárja, átmossa az utolsó szintet, hogy az a szint is a forrásban fürödjön.

Lehet, hogy már megérkeztél a tábortűz szintjéhez, ahova a csillagot tetted. Ha már itt vagy, akkor most a tábortűz folyamathoz megyünk. 

Ha még nem értél el ide, akkor folytasd felfelé, és engedd, hogy a forrás átjárjon minden szintet. Amíg a tábortűzhöz nem érsz. Oda, ahova a csillagot tetted. S majd ott kezded a tábortüzet. Csak rugalmasan. Úgy csináld, ahogy számodra természetes. Engedve, hogy a forrás átjárjon minden szintet. 

Képzelj el egy tábortüzet. Végtelen csönd és feltétel nélküli szeretet veszi körül. Maga a forrás. 

Képzeld el a korábbi önmagadat, amint ott ül a tábortűznél. Most pedig képzeld el a jelenlegi önmagadat is, ahogy ott ülsz a tűznél. Ha nem látod magad, az is rendben van. Elég, ha érzed. Vagy valahol belül tudod, hogy így van. 

A tűz mellett ül a mentorod is. Akinek a végtelen bölcsességében megbízol. Egy szent, egy bölcs. Lehet olyan valaki, akit ismersz vagy ismerni szeretnél, vagy akár olyan valaki, akit a képzeleted teremt meg. Valaki, akinek a jelenlétében biztonságban érzed magad. És akinek a mély bölcsességében tökéletesen megbízol. 

Most pedig hívd oda a tábortűzhöz azokat, akik a problémádban szerepet játszottak. Lehet, hogy csak 1 valaki jelent meg, ahogy a szinteken lementél. Van-e még valaki, akinek itt kell lenni a tábortűznél? 

Annyi embert hívsz meg, amennyit csak akarsz. De a mai utazás során csak 1, vagy maximum 2 személlyel fogunk beszélgetni. 

Látod-e a tábortüzet? Korábbi önmagadat? Mostani önmagadat? A mentorodat? Ki van még ott? Leírhatod a nevüket. 

Kérdezd meg a korábbi önmagadtól: „A jelenlevők közül ki az az 1 vagy 2 személy, akivel beszélni szeretnél? Kivel szeretnél először beszélni?”

4. Érzelmi utazás – Tábortűz, Megbocsátás (6:32)

Mindenki itt ül most a feltétel nélküli szeretet, megértés és elfogadás tüzének védelmező jelenlétében. 

Korábbi éned valószínűleg nagy fájdalmon ment keresztül a múltban. Azokon az érzéseken, amiken a szinteket végigjárva most megtapasztaltál. Mostani önmagad már sokkal bölcsebb, de hagyd, hogy most korábbi éned beszéljen, és onnan, abból a fájdalomból mondja el, amit el kell mondania. Kihez akar beszélni? 

S ha ez a korábbi én most végre elmondhatná, amit el akart mondani, mit mondana annak, akihez beszélni szeretne? Engedd, hogy a korábbi én abból a fájdalomban beszéljen, és kimondja, amit el kell mondania. A másik személy pedig végre meghallhassa, amit meg kell hallania. 

Tudva, hogy a másik az akkor rendelkezésére álló tudása és képességei birtokában valószínűleg a tőle telhető legjobbat cselekedte. Hagyd, hogy most ő válaszoljon. 

Mit válaszolna erre a korábbi éned? Engedd, hogy a korábbi éned őszintén, igazul beszéljen. Azt mondja, amit érez. Hagyd, hogy végre kiöntse a szívét. 

Ha most a másik válaszolna, de nem a személyisége szintjéről, hanem a lelke legmélyéről, akkor mit mondana? 

Mit válaszolna erre a korábbi éned? Engedd, hogy most végre mindent kimondhasson.

Addig folytassátok ezt a beszélgetést, ameddig mindketten mindent ki nem mondtatok. 

Amikor minden elhangzott, akkor kérdezd meg a mentort, van-e neki valami hozzátennivalója. Lehet, hogy a mentor csak ott áll, és helyeslőleg bólogat, de lehet, hogy mind valami bölcset, amit meg akar veled osztani. Ahogy neked természetes, úgy csináld. Van, amikor a mentor tanácsot ad a korábbi énednek, vagy a tábortűznél ülő másik személynek. De van olyan is, amikor segít megérteni, hogy miért is történt mindez.

Most pedig fordulj a mostani önmagadhoz. Ha a jelenkori önmagad most őszintén, igazul elmondaná, amit el akar, mit mondana a másik személynek? 

Hagyd, hogy a másik igazán nyitottan meghallgassa, amit elmondasz.

Tudva, hogy a másik az akkor rendelkezésére álló eszközök birtokában valószínűleg a lehető legjobbat cselekedte, mit válaszolna?

Mit válaszolna erre a mostani önmagad? Mondd el, bármi is legyen az.

És így folytassátok, egészen addig, amíg mindketten mindent ki nem mondtatok. 

Majd kérdezd meg, hogy van-e valakinek még hozzátennivalója. A mostani vagy a korábbi önmagadnak. A másik személynek. Addig folytassátok a beszélgetést, amíg mindenki ki nem mondott mindent, amit ki kellett mondania. S ha a mentornak van valami hozzáfűznivalója, most mondja ő is el. 

S most, hogy már mindenki kimondott mindent, amit ki kellett mondania, amikor a korábbi éned készen áll, kérdezd meg tőle: „Tudva, hogy bár a másik személy viselkedése esetleg egyáltalán nem volt elfogadható és igazolható, hogy amit tett, arra semmilyen mentség nem található, hajlandó vagy-e neki teljesen, tiszta szívedből, a lelked legmélyéből megbocsátani?”

Ez nem jelenti azt, hogy igazolod, amit tett, hanem azt, hogy megbocsátasz a lelkének. 

Menj, és bocsáss meg. Tiszta szívedből. 

S most a mostani énedet kérdezd meg: „Tudva, hogy bár a másik viselkedése egyáltalán nem volt elfogadható és igazolható, hogy arra, amit tett, semmilyen mentség sem található, hajlandó vagy-e neki teljesen, tiszta szívedből, a lelked legmélyéből megbocsátani?” 

Nem azt bocsátod meg, amit tett, csak a lelkének bocsátasz meg. 

Akkor menj, és bocsáss meg.

S ha van egy második személy is, akivel a tábortűz mellett most beszélni szeretnél, akkor állj vissza a CD-vel oda, ahol a tábortűz körüli beszélgetés kezdődött, és menj végig a kérdéseken a második személlyel is. Engedd, hogy a korábbi éned mindent kimondhasson, és a másik személy is elmondhassa az ő igazságát, mielőtt a megbocsátásra kerül sor.

Ha nem akarsz mással beszélni, akkor most folytathatod.

5. Érzelmi utazás – Megbocsátás, Jövőbeni integráció, Levél (8:09)

Menj, és bocsáss meg mindannyiuknak. És áldd meg őket. 

Majd engedd, hogy eltűnjenek abban a tűzben, amely minden élet forrása. 

Kérd, hogy valamiféle kegyelem folytán önmagukra ébredjenek, és megértsék, hogy mit tettek. És önmaguknak is megbocsássanak. 

És eljussanak ahhoz a békéhez, amely igazi lényegük. 

Majd fordulj korábbi önmagadhoz, és mondd a következőt: „Nagyon sajnálom, hogy ennyi fájdalmon kellett keresztülmenned Ígérem, hogy soha többé nem kell ezt újra megtapasztalnod. Megbocsátok neked minden elszenvedett fájdalomért. Mert még nem tudtál hozzáférni ahhoz a belső erőforráshoz, amihez én már hozzá tudok. És ígérem, hogy ez mostantól fogva már neked is bármikor rendelkezésedre áll. Szeretlek, és mindig védelmezni foglak.” 

Öleld meg korábbi önmagad, és hagyd, hogy eggyé váljatok. Lehetővé téve korábbi énednek, hogy szívében ezzel a megbocsátással és szabadsággal nőjön fel.

Fordulj most mentorodhoz, és mondj neki köszönetet.

Most pedig térj vissza a jelenbe, hogy folytathassuk a fölmenetelt a még hátralevő szinteken.

Tudva, hogy ez a végtelenség, ez a nyugalom, ez a tiszta szeretet vagy, ez, ami a forrásod, ha a forrásod valamit mondana a következő szintnek, akkor mit mondana? Finoman nyisd ki a szemed, s írd le, ha mondott valamit. Ha pedig nem érkezett szavak formájában válasz, akkor csukott szemmel csak hagyd, hogy a forrás átjárja az utolsó szintet is.

Tudva, hogy ez a végtelenség, ez a nyugalom, ez a tiszta szeretet vagy, ez, ami a forrásod, ha forrásod valamit mondana a következő szintnek, akkor mit mondana? Finoman nyisd ki a szemed, s írd le, ha mondott valamit. Ha pedig nem érkezett szavak formájában válasz, akkor csukott szemmel csak hagyd, hogy a forrás átjárja az utolsó szintet.

És így folytasd, hagyva, hogy a forrás az összes szintet átjárja. Amíg a legfelső, a kiinduló szinthez nem érsz. Ahhoz az érzelemhez, ami fogva tartott. Engedve, hogy a forrás azt is átjárja, áthassa. 

S ebben a végtelenségben, mozdulatlanságban, szabadságban, szeretetben pihenve, megtanulva, amit megtanultál, megtapasztalva, amit megtapasztaltál, lásd most magad 1 nap múlva. Hogy érzed magad? Milyen dolgokat csinálsz? Miket mondasz? Mit érzel? Milyen érzés él benned önmagaddal kapcsolatban?

Ha nem látod, nem baj. Elég, ha valahogy megérzed, vagy belül tudod.     

Most pedig lásd magad 1 hét múlva. Hogy nézel ki? Miket mondasz magadnak? Miket teszel? Mit érzel? Csak érezd át.

Lásd magad 1 hónap múlva. Szabadnak, magabiztosnak és könnyűnek érzed-e magad? Miket mondasz magadnak? Mit csinálsz? Hogy érzi magát a tested? Mi történne, ha az a régi érzelmi probléma megpróbálna újra előjönni? Mit mondana rá a forrásod? Hogyan kezelné a problémát? Csak érezd meg, hogy milyen is lenne.

Most pedig lásd magad 6 hónap múlva. Milyen érzés él benned önmagaddal és az élettel kapcsolatban? Tudod-e, hogy mostanra már sejtjeid 70 %-a teljesen kicserélődött? Szó szerint megújulsz. Mi történne, ha az a régi érzelmi probléma megpróbálna újra előjönni? Hogyan kezelnéd most? 

Most pedig lásd magad 1 év múlva. Hogy nézel ki? Milyen érzés él benned önmagaddal kapcsolatban? Tudatában vagy-e, hogy mostanra már egyetlen molekula sincs a testedben, amely 1 éve még részed volt? Szó szerint új ember vagy. El tudod-e akár csak képzelni is, hogy az a régi érzelmi probléma újra előjönne? Egyáltalán lehetséges lenne? Mit mond erről a forrásod? Gyerekjáték-e már számodra ennek a régi ügynek a kezelése?

Most pedig lásd magad 5 év múlva. Hogy érzed magad? Előjön-e még egyáltalán ez a régi viselkedésforma? Milyen érzés él benned az élettel kapcsolatban?

Most pedig lásd magad 10 év múlva. Lehet, hogy nem látod, csak valahogy érzed. Úgy érzed-e, hogy annyira megszabadultál ettől a régi viselkedésmintától, hogy az szinte már valószerűtlenné és lehetetlenné vált számodra? Hogyan kezeled a dolgokat? Milyen érzés él benned önmagaddal és az élettel kapcsolatban?

S továbbra is a jövőbeni énedhez, tehát a 10 évvel későbbi forrásodhoz kapcsolódva milyen tanácsot adnál a mostani énednek? Milyen dolgokban való hit segítene a leginkább? Milyen tettek segítenének a legjobban? Miféle egyszerű, hétköznapi dolgokat tehetnél, illetve mondhatnál magadnak?

S ha majd hamarosan kinyitod a szemed, maradj továbbra is kapcsolatban ezzel a jövőbeni éneddel. Hagyd, hogy levelet írjon a mostani énednek. Gyakorlati tanácsokat adva arra vonatkozóan, hogy hogyan élj, miben higgyél, mit tegyél, hogyan bánj a testeddel, mit mondjál magadnak, mit mondjál másoknak, mi az, amit megtehetsz naponta.

Hagyd, hogy ez a szabad, bölcs, jövőbeni éned vezessen. Amikor készen állsz, nyisd ki a szemed.

6. Testi utazás (20:36)

Szeretettel üdvözöllek a testi utazáson. 

A testi utazás örömteli belső felfedező út, melynek során feltárjuk a sejtekben elraktározódott emlékeket. 

Fontos, hogy lazán, de egyenes háttal ülj. Ellazultál, de mégis éber vagy. A testi utazás alatt nem megfelelő a felvés, melyből könnyen álomba is merülhetünk. Bár ellazultan, mégis aktív részesei vagyunk az utazásnak. 

Sokan mondják, hogy nem tudnak vizualizálni. A fizikai utazásnál ez nem jelent problémát. Elég, ha csak tudod, vagy valahogy érzed, hogy mindez megtörténik. 

Amikor kényelmesen elhelyezkedtél, ellazultál, és mégis éber vagy, s úgy érzed, hogy kezdhetjük, akkor becsukhatod a szemed. 

Ahogy érzed, hogy a széken ülsz, ahogy hallod a különböző hangokat a szobában, és érzed, amint légzés közben a levegő lágyan ki- és beáramlik, valószínűleg érzed, hogy ellazulsz. Ahogy hallod a hangomat, és ahogy érzed, hogy a hátad a széktámlának dőlve pihen, minden egyes lélegzetvételnél azt veszed észre, hogy ellazít. Egyre mélyebben ellazulsz. Egyre lazább vagy. Mélyebbre és mélyebbre ereszkedsz. Saját forrásodba. Ebbe a végtelen, határtalan mindenségbe, mozdulatlanságba, amely saját lényeged. 

Képzelj el magad előtt egy lefelé vezető lépcsőt. 10 fokból áll. Látod a lépcsőt? Vagy érzékeled, hogy ott van? Lehet, hogy csak belül tudod, hogy ott van. 

Most pedig lásd lelki szemeiddel, ahogy elindulsz felé. És a legfelső, a 10-es számú lépcsőfokra lépsz. Most lépj a következő lépcsőre. A 9-es számúra. Most a 8-asra. Minden egyes lépéssel egyre lejjebb kerülsz. Egyre mélyebbre és mélyebbre. Ebbe a végtelen mozdulatlanságba. A forrásodba. Most tovább lépegetsz lefelé a lépcsőn. … 7 … 6 … Csak engedd, hogy minden egyes lépéssel egyre jobban ellazulj. Egyre mélyebbre és mélyebbre ereszkedj önmagadba. Minden egyes lélegzetvétel egyre jobban ellazít és megnyit. … 4 … 3 … Csak tágulsz a térben, s engeded, hogy egyre mélyebbre és mélyebbre ereszkedj. Tudatod kiterjedjen előre felé, a végtelenbe. Érzed a végtelen teret magad mögött. Tudatod jobbra és balra is határtalanná válik. A mélység kitárul alattad is. És fölötted is a végtelenbe veszik az ég. Így pihensz, ahogy a 2-es lépcsőre lépsz. S most, ahogy készülsz, hogy rálépj a legalsó, az 1-es lépcsőfokra, tudod, hogy saját fényedbe, lényed forrásába lépsz. A mozdulatlanság végtelen tengerébe. … 1 … Csak lépj le ide, és pihenj az egyre mélyülő végtelenségben, hagyva, hogy éned elcsöndesedjen, s megpihenjen ebben az egyre mélyülő végtelenségben. Pihenj meg éned tudatában, a forrásban. …

Most képzelj el egy hőmérőt a földben. 1-től 10-ig terjed a skálája. Az 1-es a legmélyebb, ahová eljuthatsz a forrásban. A 10-es pedig friss, teljesen éber tudatállapot. Ha nem látod tökéletesen a hőmérőt, úgy is jó. Érzékeled, hogy ott van? Csak tudd, hogy ott van. Nos, ha az 1-es a legmélyebb pont, ahová a forrásban eljuthatsz, a 10-es pedig a friss, éber tudatállapot, akkor érzésed szerint a hőmérő hányas fokánál vagy? Talán hallasz egy számot, vagy látod, ahogy a számhoz fölkúszik a higanyszál. Vagy egyszerűen csak érzed, vagy tudod, hogy hol jársz. Nos, hol vagy a hőmérőn? Meg tudod-e tenni, hogy az érték fél fokot emelkedjen? S hogy 1 fokot süllyedjen? Gondolom, már tudod, hogy ki itt a főnök. Jó. Most, hogy már pontosan tudod, hogy ki irányítja a folyamatot, hányas számnál szeretnél lenni? Ahhoz, hogy így legyen, nincs más teendőd, csak hagyd, hogy a végtelenség tovább táguljon minden irányban. Tudva, hogy az a valami, ami azért felelős, hogy a szíved dobog és a hajad nő, most oda, arra a szintre visz téged. 

Most képzelj el magad előtt egy kaput. A kapu mögött gyönyörű, tiszt fény van. Éned, saját forrásod fénye. Ez a fény határtalan szeretet. A kapu mögött ott van a mentorod vagy bölcsed is, egy szent, tanító. Olyan valaki, akinek a bölcsességében megbízol, és akinek a jelenlétében biztonságban és védve érzed magad. Amikor készen állsz, akkor lépj be a kapun a saját fényedbe, és üdvözöld a mentorodat. Beléptél már a kapun? Jó. Üdvözölted a mentorodat? Nagyon jó.

Most képzelj el magad előtt egy űrhajót. Ez egy nagyon különleges jármű. Képes elvinni téged tested bármely részébe, függetlenül attól, hogy az milyen kicsi vagy nagy. És magától pontosan tudja, hogy hova menjen. Rendkívül könnyedén és biztonságosan képes eljutni a szerveid és az ereid belsejébe. Az izmodhoz vagy bármely más testszövethez. 

Most menj, és mentoroddal együtt szálljatok be az űrhajóba. Bent vagytok? Jó. Most pedig, amikor készen állsz, nyomd meg a zöld gombot, és hagyd, hogy az űrhajó elvigyen az első állomásra. Lehet, hogy tested más pontja lesz, nem az, amire számítasz. Csak bízd magad az űrhajóra, és hagyd, hogy oda vigyen, ahova vinni akar. Tested végtelen bölcsessége irányítja. Engedd hát, hogy ez a tudás oda vigyen, ahova ő akar menni. És amikor megérkeztek, feltétlenül húzd be a kéziféket. És jelezz nekem.

Tehát amikor kész vagy, nyomd meg a zöld gombot, és engedd, hogy az űrhajó oda vigyen, ahová vinni akar a testeden belül. Figyelj rá, hogy finoman, óvatosan szálljatok le. Behúztad a kéziféket? Jó. 

Amikor készen álltok, akkor mentoroddal együtt szálljatok ki az űrhajóból, és érezzétek, hogy milyen a talaj a lábatok alatt. A kezetekben egy-egy hatalmas elemlámpa van. Sétáljatok körbe. És fedezzétek fel azt a területet, ahol földet értetek. Van valami elképzelésed, hogy hol vagy? Lehet, hogy még nem tudod. Semmi baj. Mit látsz? Mit érzel a talpad alatt? Ha magadnak leírnád, hogy milyen ez a terület, mit mondanál? Csak sétálj jól körbe, és nézz körül. Érzed-e, hogy a szerven belül vagy kívül vagy? Ha kívül, akkor képzelj el valahol egy kis ajtót, majd mentoroddal lépjetek be rajta. Egyenesen ennek a szervnek a közepébe. Most kapcsoljátok az elemlámpátokat maximális fényerőre. Mit látsz? Van-e valamilyen szabálytalanság? Feltűnik-e számodra valami, a környezetétől eltérő terület? Nyugodtan nézd meg, ráérünk. Sétálj körbe, nézd meg jó alaposan, egész közelről. Nem kell pontosan látnod. Elég, ha érzed, vagy belsőleg tudod. Van-e olyan terület vagy hely, ami magára vonja a figyelmedet? Hogy néz ki? Menj oda, és állj egészen közel hozzá. Milyen érzést vált ki belőled? Ha valamilyen érzés sugározna belőle, mit mondanál, milyen érzés ez? Ha valahogy megéreztetné veled, vagy megsúgná neked, hogy mit is érez, minek neveznéd ezt az érzést? Engedd, hogy teljesen átjárjon az érzés. Érezd teljes erejéből. 

S  kérdezd meg magadtól: „Mikor éreztem korábban ezt az érzést?” És a válaszadáshoz képzeletben nézz a lábadra, s figyeld meg, hogy milyen cipőt viselsz, ha van rajtad egyáltalán cipő. Ha nem látod a lábfejed, akkor nézz a lábszáradra, combodra és a ruhádra. Hány évesnek érzed magad? És érzésed szerint vajon hol lehetsz? Ki van még ott? S hol vagytok? Aki ott van, vagy akik ott vannak, fölidéznek-e benned valamilyen emléket vagy emléksort? 

Most, hogy föltártál egy emléket, menj, és vetítsd az egész jelentet egy vetítővászonra. A vászon egyelőre még legyen üres, de tudod, hogy pár perc múlva megnézed majd az emléket.

Most pedig képzelj el egy tábortüzet. Ez a tábortűz a feltétel nélküli szeretet és béke otthona. Maga a forrás. 

Mentoroddal most ott ülsz a tábortűznél és arra készülődtök, hogy hamarosan megtekintitek a vásznon megjelenő jelenetet vagy jelenetsort. Amikor készen állsz rá, kezdd el a vetítést. És amikor véget ért, hagyd, hogy a jelenetben szerepelt korábbi éned lelépjen a vetítővászonról. Ültesd őt is a tábortűzhöz, mostani éned és mentorod mellé. Vége a jelenetnek? Jó. 

Korábbi éned lépjen le a vetítővászonról, és üljön ide, a tűz mellé. Most pedig kérdezd meg a mostani éned, vagy pedig a mentorodat, hogy milyen hasznos tulajdonságok, belső erőforrások, érzések segíthették volna korábbi önmagadat ebben a jelenetben. Milyen belső tulajdonságok, tudás segíthetett volna? És hagyd, hogy a mentor vagy a mostani éned javasoljon ilyeneket. Majd ezeket léggömbökben egyenként add oda korábbi énednek. 

Szeretnék pár ilyen belső tulajdonságot, erőforrást javasolni. Az egyik ilyen a forrás, a belső béke, a szeretet léggömbje. Egy másik a helyes önértékelés. További az önbizalom. S talán egy kis könnyedség is jól jött volna, hogy nem kell mindent olyan komolyan, a szívedre venni. Egy kis humorérzék. Aztán mit szólnál egy olyan léggömbhöz, amelyet találékony kommunikációnak hívhatnánk. Segít abban, hogy találékony legyél. Talán felfigyeltél azokra a gyerekekre, akik ha az egyik módon nem kapják meg azt, amit szeretnének, akkor megpróbálják máshogy. Hisztiznek, vagy megcsiklandozzák azt, akitől szeretnének valamit. De van, amikor nyíltan, őszintén elmondják az igazságot, humorral vegyítve. Tehát ez a találékonyságlehetővé teszi, hogy az üzenetünk eljusson a másik emberhez. Egy másik léggömb a bölcsesség lehetne. Amikor is a korábbi éned megérti a nagyobb összefüggéseket. Hogy miért is történt mindez. Egy újabb léggömbben a bátorság lehetne, hogy megtegyük, amit kell. S mit szólnál egy kristályburához? Nem mindennapi bura ez. Alatta a korábbi éned biztonságban érzi magát. Szeretetben. Ez a bura minden kritikát visszaver. Mindent, ami valaki más fájdalmából született. Tudod, hogy van ez. Az emberek gyakran saját problémáikat düh, kritika és ítélet formájában másokra hárítják. Nos, ez a kristálybura mindent visszaver, ami nem szeretetből született. De ami szeretetből, azt átengedi. Csodálatos kristálygömb ez, mert amihez nincs közöd, az lepattan róla. Nem engedi, hogy magadra vedd azt, ami nem rád tartozik. 

Tehát felsoroltam egy sor hasznos belső tulajdonságot. Lehet, hogy hozzá akarsz adni te is. Olyanokat, amelyek jól jöttek, segítettek volna annak idején. 

Amikor az összes léggömböt átnyújtottad a korábbi énednek, kérd meg, hogy a tulajdonságokat mind szívja magába. 

Most pedig engedd, hogy a korábbi éned visszatérjen a vászonra. Majd vetítsd le újra a jelenetet, de most úgy, ahogy az megtörtént volna, ha mindezek a belső tulajdonságok annak idején is a rendelkezésedre állnak. Nos, hogy változik a jelenet?  Bár a külső körülmények nem változtak, hogyan változik belsőleg, hogyan reagál másképpen korábbi önmagad? 

Amikor a jelenet véget ért, engedd, hogy a vetítővászon újra üresre váltson. És kérd meg korábbi éned, hogy üljön ide a tábortűzhöz. Hívd ide a jelenet többi szereplőjét is. Ha egyedül voltál a jelenetedben, akkor érdemes meghívni azokat, akiknek ott kellett volna lenniük. 

Itt ül tehát a mentorod, mostani önmagad, a korábbi éned és mindazok, akiknek itt kell lenniük. Azok, akik ott voltak a jelenetben, vagy akiknek ott kellett volna lenniük. Ha a korábbi éned nagyon kicsi volt még, akkor – ha akarod – ültesd egy védőangyal ölébe. A korábbi éned most is 1, vagy maximum 2 személyhez beszél majd. De mindenki ideülhet a tűzhöz.

7. Testi utazás – Tábortűz, Visszatérés (12:20)

Nos, mindenki itt ül most a feltétel nélküli szeretet, megértés és elfogadás tüzének védelmező jelenlétében. 

Korábbi éned valószínűleg nagy fájdalmon ment keresztül abban a jelenetben. Hagyd, hogy most ő beszéljen, és onnan, abból a fájdalomból mondja el, amit el kell mondania, s amit annak idején nem volt lehetősége kimondani. A másik személy pedig végre meghallhatja, amit meg kell hallania. Engedd tehát, hogy a korábbi éned abból a fájdalomból beszéljen, és kimondja, amit el kell mondania.

Tudva, hogy a másik az akkor rendelkezésére álló tudása és képességei birtokában valószínűleg a tőle telhető legjobbat cselekedte, hagy, hogy most ő válaszoljon. De nem a személyisége szintjéről, hanem a lelke legmélyéről. Megértve, amit a korábbi éned mondott.

Mit válaszol erre a korábbi éned? Engedd, hogy őszintén, igazul beszéljen. Azt mondja, amit érez. Hagyd, hogy végre kiöntse a szívét.

Ha most a másik válaszolna, mit mondana?

Mit válaszolna erre a korábbi éned? Engedd, hogy most végre mindent kimondhasson.

Addig folytassátok ezt a beszélgetést, ameddig mindketten mindent ki nem mondtatok.

Amikor minden elhangzott, akkor kérdezd meg a mentort, van-e neki valami hozzátennivalója. Lehet, hogy a mentor csak ott áll, és helyeslőleg bólogat. De lehet, hogy mond valami bölcset, amit meg akar osztani veled. Ahogy neked természetes, úgy csináld. A mentor  tanácsot is adhat a korábbi énednek, vagy a tábortűznél ülő másik személynek. De van olyan is, amikor segít megérteni, hogy miért is történt mindez. 

Most pedig fordulj a mostani önmagadhoz. Ha a jelenkori önmagad most őszintén, igazul elmondaná, amit akar, mit mondana a másik személynek? Hagyd, hogy a másik nyitottan meghallgassa, amit meg kell.

Tudva, hogy a másik az akkor rendelkezésére álló eszközök birtokában valószínűleg a lehető legjobbat cselekedte, mit válaszolna a lelke legmélyéből?

Mit válaszolna erre a mostani önmagad?

És így folytassátok, egészen addig, amíg mindketten mindent ki nem mondtatok.

Majd kérdezd meg, hogy van-e valakinek még hozzátennivalója. A mostani vagy a korábbi önmagadnak. A másik személynek. 

Addig folytassátok a beszélgetést, amíg mindenki ki nem mondott mindent, amit ki kellett mondania.

S most, hogy már mindenki kimondott mindent, amikor a korábbi éned készen áll, kérdezd meg tőle: „Tudva, hogy bár a másik személy viselkedése esetleg egyáltalán nem volt elfogadható, igazolható, hogy amit tett, arra semmilyen mentség nem található, hajlandó vagy-e neki teljesen, tiszta szívedből, a lelked legmélyéből megbocsátani? Ez nem jelenti azt, hogy igazolod, amit tett, csak hogy megbocsátasz a lelkének. Menj, és bocsáss meg tiszta szívedből.” 

S a mostani énedet kérdezve: „Tudva, hogy bár a másik viselkedése egyáltalán nem volt elfogadható és igazolható, hogy arra, amit tett, semmilyen mentség sem található, hajlandó vagy-e neki teljesen, tiszta szívedből, a lelked legmélyéből megbocsátani? Nem azt bocsátod meg, amit tett, csak a lelkének bocsátasz meg.” Akkor menj, és bocsáss meg.

Ha valami miatt most magadnak kell megbocsátanod, akkor bocsáss meg magadnak is. S kérd meg a mentort, hogy ha van még valami, amit meg kell értened, akkor most mondja el. 

Majd mondj köszönetet a másik személynek, vagy személyeknek, akikkel beszéltél, és kérd, hogy valamiféle kegyelem folytán önmagukra ébredjenek, és megértsék, hogy mit is tettek. És önmaguknak is megbocsássanak. Majd eljussanak ahhoz a békéhez, amely igazi lényegük. És beleolvadjanak abba a tűzbe, amely az élet forrása. Feltétlen szeretet, maga a béke.

S ha van egy második személy is, akivel a tábortűz mellett most beszélni szeretnél, akkor állj vissza a CD-vel oda, ahol a tábortűz körüli beszélgetés kezdődik, és menj végig a kérdéseken a 2. személlyel is, majd bocsáss meg neki is.

Ha nem akarsz mással beszélni, akkor most folytathatjuk. 

Menj, és bocsáss meg mindannyiuknak, és áldd meg őket. Majd engedd, hogy eltűnjenek abban a tűzben, amely minden élet forrása.

Majd fordulj korábbi önmagadhoz, és mondd a következőt: „Nagyon sajnálom, hogy ennyi fájdalmon kellett keresztülmenned. Nem rendelkeztél még azokkal a belső erőforrásokkal, amiknek én már a birtokában vagyok. Ígérem, hogy soha többé nem kell ezt újra megtapasztalnod. Megbocsátok neked minden elszenvedett fájdalomért, mert nem tudtál hozzáférni azokhoz a belső erőforrásokhoz, amikhez én már hozzá tudok. És ígérem, hogy ezek mostantól már neked is bármikor rendelkezésedre állnak. Itt vannak bennem. Szeretlek, és mindig védelmezni foglak.”

Öleld meg korábbi önmagad, és hagyd, hogy eggyé váljatok. Lehetővé téve korábbi énednek, hogy szívében ezekkel a belső tulajdonságokkal és megbocsátással nőjön fel.

Most pedig hagyd, hogy a tábortűz eltűnjön. 

Csak te és a mentorod vagytok már itt. Vegyétek elő az erős fényű elemlámpáitokat, s világítsatok velük körbe. Mit láttok? Hogyan változik az a terület, ahova érkeztél? Mennyiben más? Jól nézd meg, hogyan változik. S ha esetleg maga a szerv, vagy a testszövet akar valamilyen tanácsot adni, valamit mondani, akkor mit mond? Ha nem mond semmit, akkor csak pihenj. És figyelj, ahogy a változás bekövetkezik.

Tudván, hogy a gyógyulás teljesen magától, automatikusan és tökéletesen folytatódik, anélkül, hogy akár csak gondolnod is kellene rá, azon részed irányítása mellett, amelyik azért felelős, hogy a szíved dobogjon, a szemed csillogjon, és a sejtjeid osztódjanak. Úgy, ahogy azt mindig, természetesen és maguktól, még álmunkban is teszik. 

Mentoroddal most hálás szívvel visszaindulhattok.

Befejezve mai gyógyító utazásodat, mentoroddal szálljatok vissza az űrhajóba, és hagyd, hogy visszavigyen benneteket a kapuhoz, ahol az út elején találkoztatok.

Szálljatok ki az űrhajóból, majd mondj szívből jövő köszönetet mentorodnak, tudván, hogy bármikor újabb belső utazásra indulhatsz.

Most lépj át a kapun. Ott találod a hőmérőt a földben. Érzékeled-e, hogy a hőmérő hányas számánál vagy? Bárhol is vagy, az tökéletes.

Most pedig lépj az 1-es lépcsőfokra. És ahogy 1-től 10-ig számolok, egyre frissebbnek, egyre elevenebbnek, s egyre örömtelibbnek érzed magad. … 2 … 3 … 4 … Nyújtózkodhatsz, és érezd, hogy a testedben hogyan áramlik az energia. … 5 … 6 … 7 … Pihenten és fölfrissülten közeledsz a teljesen éber tudatállapothoz. És hálás vagy magadnak, hogy megtetted ezt a belső testi utazást, és meghallgattad, amit a lelked akart tanítani. … 8 … Elevennek érzed magad, és örülsz, hogy látod a változást. … 9 … A szemedet csak akkor nyithatod ki, ha már minden részed teljesen itt van, egységben, és készen állsz arra, hogy a maga természetes módján folytatódjon a gyógyulás. Anélkül, hogy neked valamit is tenned kellene. Úgy, ahogy a szíved dobog, a hajad nő. … 10 … Kinyithatod a szemed, éber vagy, és örülsz, hogy megtetted ezt az utazást.

8. Haladó utazás - Bevezető (1:17)

Szeretettel üdvözöllek ezen az immár haladó belső utazás CD-n. Heltay Klára vagyok, Brandon Bays: Belső utazás könyveinek fordítója, terapeuta. Ha ott voltál a tanfolyamon, akkor már találkoztunk.

A most következő 2 órában a haladó Belső utazás tanfolyam megszerkesztett anyagát hallod majd tőlem. Olyan, az évek során kifejlesztett, és jól bevált fogásokat, eszközöket és technikákat mutatok majd be, melyeknek Brandon terápiái és maga  a módszer is fantasztikus sikerüket köszönhetik. Ezek segítségével az utazások során mélyebbre viheted a társad. És kevésbé egyszerű esetekben is magabiztosan tudsz majd segíteni. Választ kapsz olyan kérdéseidre is, amelyek lehet, hogy a saját utazásaid során merültek fel. Ha úgy gondolod, jegyzetelhetsz is. S a CD-t többször is meghallgatva szabadon fel tudod majd használni a hallottakat mind a testi, mind az érzelmi utazások során.

Most pedig helyezd magad kényelembe, lazulj el. Jó utat és jó szórakozást!

9. Haladó utazás – Utazás adása (10:36)

Amikor belső utazást adok, akkor úgy tekintek magamra, mint aki nem tesz többet, csupán segít valakinek, hogy abba a teljességbe nyíljon, azzal a teljességgel kerüljön kapcsolatba, amely már ott van benne. Én nem vagyok felelős a teljesség megteremtéséért. Csupán segítséget nyújtok abban, hogy az utazó magára találjon abban a teljességben, ami már ő maga. Bízom, hogy ez meg fog történni. Mert tudom, hogy ki az, aki hozzám jött. Tudom, hogy már szabad, s nem csupán szabad, de a lelke már elhatározta, hogy felfedi neki mindazt, ami visszafogja, korlátozza, hogy aztán maga mögött hagyhassa. 

Tehát bízom a benne lakozó teljességben, amely azt akarja, hogy hazatérjen. És változatlanul lenyűgöz az a csoda, hogy ha 1 lépést is teszünk a kegyelem felé, ő ezer lépést tesz meg felénk. A saját bőrömön tapasztaltam meg mindezt. A test meg akar gyógyulni. 

Néhány hónapja fogorvoshoz kellett mennem, a beavatkozás nyomán tályog keletkezett az ínyemben. S mivel egy úgymond külső beavatkozás okozta a tályogot, tettem, amit ilyenkor az ember tenni szokott. Hidrogén-peroxiddal, szódabikarbónával, antibakteriális szerekkel öblögettem. Majd végül a hét elején azt mondtam Gabinak: „Ez már tényleg több a soknál. Utazást kell tennem ezen a fogdolgon. Nyilvánvalóan valamilyen tudatosság kapcsolódik hozzá. Immár hónapok óta. Valami, amivel nem foglalkoztam még. Úgy gondoltam, hogy majd magától elmúlik, hogy valamilyen külső dolog okozta. De látod, nem történt változás.” 

Nos, mindössze 2 és fél nap telt el az utazás óta, ezalatt a fogínyem fantasztikus gyógyuláson ment keresztül. A hónapokig tartó tályog most lélegzetelállító gyorsasággal gyógyul. Még én is megdöbbentem. Azzal a tudatossággal kellett kapcsolatba lépnem, amely hozzájárult a fertőzés létrejöttéhez. A teljesség már itt van, s ha 1 lépést teszünk a sejtmemóriák kiszabadítása felé, a test megteszi a többi lépést. Nekünk csak ezt az 1 lépést kell megtennünk. 

Tehát biztosan tudom, hogy ha valaki eljött hozzám, akkor már készen áll, a lelke már elhatározta, hogy nyitni akar. Belépni, kapcsolatba lépni a már meglévő teljességgel. Ezzel a tudattal kezdek minden utazást. Tökéletesen biztos vagyok abban, hogy ha valaki eljött hozzám egy belső utazásra, akkor nem csupán mély tapasztalatot fog szerezni a forrásról, hanem eljut problémája gyökeréhez is. Eljut ahhoz, ami a viselkedésmintát beindította. És a problémának búcsút mondva, a teljesség megtapasztalásával távozik majd tőlem. 

Ha ebből a bizonyosságból segíted az utazását, mit gondolsz, hogyan hat ez rá? Ő is bízik, ő is ezt érzi. Amikor a forrásban ülünk, akkor azt tapasztaljuk, hogy megszűnik különállóságunk érzése. Azt érezzük, hogy nincs külön ő meg én. Nem érünk véget a testünk határainál. Nincs 2, csak 1 van. De ha valahol félelem bujkál bennünk, és nem hisszük, hogy a másik már teljes, egész, akkor ezt a másik is megérzi. Ha azonban teljesen, abszolút meg vagyok győződve arról, hogy mindannyian tiszta, tökéletes gyémántként jöttünk a világra, és a belső utazás során nem teszünk mást, mint hogy a gyémántra rakódott szemetet eltávolítjuk, akkor az utazót is ez a tudat ragadja magával, és ez viszi a rétegek alatt a gyémánthoz. Érted? 

Ezért olyan fontos az utazást megelőző előkészület. Imádkozol. Nem feltétlenül vallásos ima ez. Meditálsz. A forrásban pihensz, és tökéletesen bizonyos vagy. Tudod, hogy már teljes, egységben van önmagával. Te csupán segíted, hogy ebbe a teljességbe nyisson, és hogy eltakarítsa, amire már készen áll. Amiről a lelke már határozott, hogy elengedi. Ez a hitrendszer nagyon fontos. Az utazó a lelke szintjén már elhatározta, hogy eljött az ideje, hogy ezt elbocsássa.

A lélek soha nem ad olyasmit feladatul, amire még nem vagyunk készen. Ez a tökéletes bizalomnak a másik alapköve. Ha valakinek az utazásában valami előjön, az azt jelenti, hogy készen áll arra, hogy szembe nézzen vele. Egészen biztosan tudjuk, hogy így van. Az univerzum végtelen intelligenciája nem követhet el hibát ezzel az egy emberrel. Ha egy érzelmi minta vagy emlék bukkan fel a belső utazás során, akkor ez azt jelenti, hogy készen van rá. Lehet, hogy fél, azt hiszi, hogy nem áll készen, de teljes biztonsággal állíthatom, hogy a lélek csak azt mutatja fel, amire már készen állok.

A 40. életévemet kellett betöltenem, mikor készen álltam arra, hogy leégjen a házam, szembenézzek a daganattal, a férjem elhagyjon, azért, hogy megértsem, hogy ki is vagyok igazán. Korábban nem történt meg, pedig azok a problémák gyerekkorom óta kísértek. A daganat nem fejlődött ki, csak amikor 39 éves voltam. A lelkem akkor mondta, hogy: „Rendben, most már elég erős vagy, már megvan benned minden, hogy szembe tudj ezzel nézni. Megérett az idő arra, hogy most egy testi betegség formájában ébresztő erejű hívást kapja. Most már nem teheted meg, hogy nem nézel vele szembe.” 

A lelkem annyira szeretett, hogy azt akarta, hogy a gyerekkori bántalmazás lenyomatától és következményeitől szabaddá váljak. Itt volt az ideje, hogy most már teljesen elengedjem. 

Tehát tudd, hogy ha valaki belső utazásra jön hozzád, akkor készen áll, hogy szembenézzen azzal, ami ide hozta. És semmi, ami az utazás során felmerül, semmi nem okozhat kárt benne. A lélek nem azért van, hogy bántson bennünket. Hanem azért, hogy hazahívjon, hazavigyen igazi önmagunkhoz. 

Amikor utazást adunk, akkor nem teszünk mást, csupán segítjük, megkönnyítjük valakinek az utazását, aki már elhatározta, hogy hazatér. Segítünk abba, hogy eltakarítsa mindazt, ami nem ő, hogy felfedezze, hogy ki is ő valójában. És abba a teljességbe nyisson, amely már ott van benne. 

Ezért aztán mások utazása végeredményben nem rajtunk áll. Az utazás során előkerülő probléma az, amit az utazó lelke azon az emléken keresztül, a benne szereplő emberekkel fel akar fedni neki. Mi nem vagyunk felelősek azért, ami az utazásában történik. Azért vagyunk felelősek, hogy a mozdulatlanságban, a forrásban pihenve segítsük. De az utazás tartalmáért, azért, ami az utazás során feljön, nem vagyunk felelősek. Bármilyen emlékkép is kerüljön elő, az biztonságos. A lélek nem ad olyat feladatul, ami nem biztonságos. Amire nem vagyunk készen, azt későbbre halasztja, amikor majd meg tudunk vele birkózni. Amikor majd elég erősek leszünk, akkor majd elénk tárja. 

Tehát amikor valakivel utazol, engedj el minden félelmet, ahogy a szinteken lefelé mentek. Mindegy, hogy milyen intenzív is lesz az érzés, elég erős lesz hozzá, hogy szembenézzen vele.

Tehát megérkezett, leültök, megkínálod teával – én gyümölcsteával, vagy fekete- illetve zöldteával kínálom. Azért, mert azt akarom, hogy kényelembe helyezze, és ott jól érezze magát. Majd a következő, nagyon egyszerű kérdést teszem fel: „Mi hozott ide? Mi hozott hozzám? Mi az a probléma, amin dolgozni szeretnél? Miért vagy itt?” És az utazó nagyon egyszerűen el fogja mondani. Lehet, hogy azt mondja, hogy: „Úgy érzem, hogy valami visszatart. Gát, blokk van bennem.” Vagy azt, hogy „Rákos vagyok.” Vagy: „Időnként rettenetes dühbe gurulok.” 

A legtöbb ember tudja, milyen problémával jön. De az is lehet, hogy egy kis időre lesz szüksége ahhoz, hogy tisztába jöjjön vele, hogy mi is az. Amikor világossá vált, hogy mi az igazi probléma, mindig azt mondom: „Nézd, én nem tudom, hogy mi jön majd fel az utazás során, és te se tudhatod. Meg azt se, hogy mi lesz az eredmény. Csupán annyit tehetünk, hogy egy fohászt mondunk, és engedjük, hogy a saját valóságunk fedje fel, hogy miről is van itt szó. És azzal dolgozzon, ami feljön számodra. Te is hajlandó vagy minden beleadni, és én is mindent bele fogok adni. Meglátjuk, mi történik az utazás során.”

Hogy miért nem vállaljuk magunkra a felelősséget? Nos, ki itt a főnök? Ki irányít? A kegyelem, a forrás. Ha te azt mondod, hogy: „Biztosítalak róla, hogy el fogjuk érni ezt vagy azt.”, ez rettenetes arrogancia. Hihetetlenül nagy ego. Nem tőled függ. A lelke felelős a gyógyulásért. Te csupán barátként segíted ezt a gyógyulást.

Amint a tisztázás megtörtént, akkor javasold, hogy mindketten menjetek el wc-re. Akkor is, ha az utazó úgy érzi, hogy nem kell most elmennie. Mondd is el neki, hogy miért: A szervei megpróbálják majd eltéríteni a figyelmét. Amikor a legerősebbek lesznek az érzések, akkor fel akar majd állni, hogy jaj, wc-re kell mennie. Tehát ő is elmegy, majd te is elmész wc-re, hogy ne legyen semmi, ami elvonja a figyelmeteket.

Amint pedig minden előkészületet megtettünk, akkor becsukjuk a szemünket.

10. Haladó utazás – Alapelvek (39:12)

Az érzelmi utazás alapelveiről fogok most beszélni. 

Én általában mindig egyénre szabott utazást adok. Ami többek között magában foglalja a szinteken való lemenetelt és a tábortűz körüli beszélgetést. 

Hogy miért is olyan fontos a szinteken való lemenetel? Azért talán, hogy a fájdalomban vájkáljunk minden egyes szinten? Nem. Azért, hogy eljussunk a forráshoz. Ez a lényege. Hogy eltávolítsunk mindent, ami eltakarja előlünk. Átjussunk azokon a rétegeken, amikkel tévesen azonosítottuk magunkat, de amik nem mi vagyunk. Hogy eltávolítsuk mindazt, ami igazi énünk felismerésének útjában áll. 

Érdekel-e bennünket, miközben a szinteken megyünk keresztül, hogy miért is érezzük a dühöt, szomorúságot, az elveszettség érzését? Érdekel a történet? Nem. Azért nem, mert ez csupán a figyelem elterelésére szolgál. 

Mindannyian különböző stratégiákat használunk, csak hogy ne érezzük az érzést. Az egyik ezek közül az, hogy beszélünk róla. Semmi sem olyan iszonyatos és fájdalmas, mintha csak érezzük az érzést, úgy, ahogy jön, nyersen, teljes erejéből. 

A szinteken, amikor megérezzük az érzést, az a dolgunk, hogy tocsogjunk, szenvelegjünk benne? Nem. Katarzisra törekszünk? Nem. Miért megyünk le a szinteken? Mi a célunk? Hogy eltávolítsuk a rétegeket, és eljussunk az igazsághoz. A legvégén a forrás, a mozdulatlanság, a béke, az igazság megadja a választ. Amikor az igazság ölelésében pihenünk, onnan kapjuk meg a választ. 

Tudtommal ez az egyetlen módszer, amely itt, a lélek szintjén dolgozik. Minden más módszer a nem tudatos elme szintjét éri el csupán. Csak a belső utazás történik a lélek tágabb kompexusából. 

A szinteken lefelé haladva tehát nem érdekel a történet. Hogy miért? Mert az az elme szintjéről érkezik, és az elme már sokszor elmondta ezt, és nem volt túlságosan hasznos. Nem tudott segíteni. Tehát nem érdekel különösképpen, hogy ez a régi lemezjátszó mit is mond arról, hogy miért is hibás az egész világ, amiért így érzem magam. Az elme nem tudott meggyógyítani, nem tudott javítani az életemen. Azt tapasztaltam, hogy mélyebbre kell mennem. Az érzelmi rétegek és az elmém zakatolásán túl. Hogy a létezés csöndjéből, szavak nélkül érthessem meg a választ. 

Tehát amikor én adok utazást, akkor mindig leviszem az utazót az érzelmi szinteken keresztül a forrásba. S az utazás innen, ebből a tágabb perspektívából bontakozik ki, itt történik. Amikor az érzelmi utazást elkezdjük, akkor ugye egy érzelemből indulunk ki. Pl. eljön hozzám valaki, és azt mondja: „Nem tudom, mi is az igazi oka, de mindent halogatok.”. Nos, a halogatás érzelem, vagy pedig viselkedés? Viselkedés. Valamilyen függőség. Pl. kábítószer vagy más kényszeres viselkedés esetén először meg kell találnunk a mögötte meghúzódó érzelmet. Pl. valaki azzal érkezik hozzád, hogy nem tud leszokni a dohányzásról. 2 dolgot tehetünk ilyenkor: vagy egy testi utazást teszünk, és egy dohányzás gombot építünk az űrhajóba, vagy pedig érzelmi utazást teszünk. Azt mondjuk: „Gondolj vissza a közelmúltban egy olyan alkalomra, amikor elszívtál egy cigarettát. Tekerd vissza filmet pár másodperccel azelőttre, és pontosan, mielőtt a kényszer, a sürgetés elfogott, hogy rágyújts, mi az, amit akkor éreztél?” Általában egy nagyon erős érzelem van ott, pontosan az előtt, mielőtt az impulzus, vágy, hogy rágyújts, felmerül. Rendkívül erős szorongás, pánik, kétségbeesettség, félelem, magány, üresség. S amikor az érzelem még csak születőben van, gyorsan rágyújtunk, és egy nagyot szívunk a cigarettából. Ez megnyugtat, az érzelmet pedig elaltatja. 

Miért is dohányzunk? Azért, mert olyan jó az íze? Nem hiszem. A legtöbb ember, amikor először rágyújt, meglehetősen rossznak találja az ízét. De rájön, hogy amíg szívja a cigarettát, addig élettanilag megnyugszik. 

Tehát segítesz azt az érzelmet megtalálni, ami elől menekül, amit megpróbál elaltatni. 

Tehát visszamegyünk egy korábbi emlékhez, lehet, hogy pontosan az előtt, mielőtt hozzád jött volna, akkor érezte, hogy rá akar gyújtani. Tekerje vissza a videomagnót, mi az, amit akkor érzett, mielőtt az impulzus, hogy rágyújtson felmerült. Mert a dohányzás már egy túlélési stratégia. 

Tehát az érzelmi utazásnál egy érzelemből indulunk ki, azzal kezdjük az utazást. Teljes erejéből érezzük az érzést, engedjük, hogy teljesen elárasszon bennünket, majd a gyökerébe megyünk. Ahhoz az érzéshez, ami alatta vagy mögötte van. 

Szükség van-e arra, hogy minden szót, mondatot, ami a forgatókönyvben van, felolvassunk? Nincsen. A forgatókönyv arra való, hogy amikor elkezdünk utazni, rendelkezésünkre bocsássa azokat a kulcsmondatokat, amik az évek során sok ezer embernek segítettek belső utazásában. 

Különbözőek vagyunk. Vannak olyanok, akik keresztüljutnak, szinte keresztülesnek a következő rétegen, míg mások számára az érzelem felmerül, feljön. Amikor utazást adok, én csak annyit mondok: „Érezd az érzést, engedd, hogy az összes, amit valaha éreztél, most itt legyen, engedd, hogy elárassza az egész lényed. Teljesen add át magad az érzésnek. Mi van ez alatt? Csak engedd, nyílj meg neki. Mi van ott?” Ha azt mondja, hogy semmi, akkor azt mondom: „Jó. Mi az, ami feljön? Mi van itt? Bármi legyen is az, bármilyen néven is nevezd.” 

Azt akarjuk, hogy megtapasztalja az egyes szinten az érzéseket. Van, aki úgy érzi, hogy ez mély érzésbe nyit, más pedig úgy, hogy átesik vagy keresztüljut rajta. A harmadik ember számára pedig feljön az érzés. Az a fontos, hogy az érzést erősen érezze. Mondhatod azt is, hogy: „Nyílj meg, és menj mélyebbre. Nyílj meg, és mélyülj. Mi van ott? Nyiss, és menj mélyebbre. Mi van ott?” 

Ahogy a szinteken lefelé mentek, használd a forgatókönyvnek azokat a kifejezéseit, amelyek a legjobban megfelelnek. Ha pl. a düh az első szint, azt mondom neki: „Engedd, hogy teljes erejéből érezd az érzést. Hagyd, hogy az összes düh, amit valaha éreztél, most mind itt legyen. Nagyon jó. Csak engedd, hogy átjuss a következőbe.” 

Majd átjut a fájdalomba pl. Itt a 2. számú mantrát használom. Az 1. mantra a forrásban való pihenés és a tökéletes bizonyosság volt. A 2. számú mantra az, hogy „Megerősítem, megerősítem s megerősítem.” 

A tanfolyamon az élő bemutató során láttátok, hogy hogyan csinálom. Azt mondtam: „Nagyon jó. Nagyon jól csinálod. Csak érezd teljes erejéből, és juss keresztül rajta.” S ha azt mondja: „Nem tudom, mi ez.” Akkor te azt mondod, hogy: „Jól van, jól csinálod. Bármi is legyen itt, az a jó.” 

Mert minek van szüksége megerősítésre? Mit kell megerősíteni? A forrást? Nem. Az elmét. Az egyetlen probléma, ami az utazás során felmerülhet, ha az elme bekapcsol. 

Gondoljunk vissza egy olyan emlékre, amikor pl. a munkahelyünkön befejeztünk egy munkát. Mire várunk? Arra, hogy: „Jól van.” Amint meghalljuk, akkor az elménk megnyugszik. De ha befejeztél valamit, és nem mondják, hogy: „Jól van.”, akkor mit tesz az elme? Betölti az űrt. Betölti a csöndet. 

Akik már voltak a tréner-előkészítőn, tudják, hogy mi az elme természete. Félelem, ítélkezés és kételkedés. Ez a természete. Félelem, ítélkezés és kételkedés. Az a feladata, hogy megvédjen bennünket. Tehát megállás nélkül dolgozik, és ellenőrzi, hogy biztonságos-e minden. Tele van félelemmel, kétségekkel és ítélettel. 

Ha befejeztél egy munkát, és nem hangzik el semmi, akkor az elme azonnal bejelentkezik. Azt mondja: „Lehet, hogy nem csináltam jól. Biztos kihagytam valamit. Jobban kellett volna csinálnom.” 

A belső utazás során pedig ez úgy jelentkezik, hogy pl. erősen érzi a harag érzését az utazó. Majd átjut a következő szintre. Az érzelmi fájdalomba. S ha nem hallja a megerősítést, akkor az elméje bejelentkezik, és azt mondja: „Jaj, lehet, hogy nem csinálom elég jól. Nem érzem elég erősen.” Az elme megkérdőjelez, kétségbe von és kritizál. S akkor a fájdalom érzéséhez a kritizáló elme társul, amely kétségeket kelt az utazóban. S amikor legközelebb azt mondod, hogy: „Érezd teljes erejéből. Hagyd, hogy teljesen átjárjon.”, ha nem erősíted meg, csak engeded, hogy átjusson a következő szintre, akkor amint átjut, azonnal bejelentkezik az elméje, és azt mondja: „Nem csinálom jól. Nem érzem elég erősen. Lehet, hogy máshol kellene éreznem az érzést, nem itt. Lehet, hogy nem is ennek az emléknek kellett volna itt felbukkannia.” De ha az idegrendszerét ellentétesen szoktatod, ha emlékszel erre a mantrára, hogy: „Megerősítem, megerősítem és megerősítem.”, akkor ez nem következik be. 

Minden egyes alkalommal, amikor megnevez egy érzést, megerősíted, hogy: „Nagyon jó. Tökéletes. Pontosan ezt kell érezned.” Mi történik az elmével, amikor ezt hallja? 

Tehát befejezted a munkád, és a barátod azt mondja, hogy: „Nagyon jó.” Mi történik ekkor? Fellélegzel, és még többet akarsz csinálni. „Huh, jó vagyok ebben. Igazán jól csinálom.” 

Az elmének megerősítésre van szüksége. Így az elmét ellenségünk helyett barátunkká tesszük. Leszereljük, hogy ne álljon ellen. 

Tehát amikor minden egyes szinten megerősítjük, akkor az elme megnyugszik. S amikor megnyugszik, akkor ellazulunk, és természetesen, magunktól átjutunk a következő szintre. 

Gyerekekkel csodálatosan könnyű ez. Egy kisfiúval utaztam nemrégiben. S mint tudjátok, gyerekekkel általában csak testi utazást teszek. Nem viszem le őket a szinteken. De ez a kisfiú a forrás olyan mély szintjén pihent, hogy vele lementem. És a haragból a dührohamba jutott. Szinte ölni tudott volna. Majd a fájdalomba. Majd onnan az elhagyatottság érzésébe. De olyan gyorsan történt mindez, mint a karikacsapás. Alig tudtam írni. S alig tudtam egy-egy rövid kérdést feltenni.

Ha a forgatókönyvet túl lassan olvassuk: „Érezd … teljes … erejéből … a testedben. … Hol … érzed? … Engedd, … hogy … felerősödjön …”, ha így olvassuk, akkor az elménk a szünetekben szinte megőrül. Annyi időt kap, hogy kritizáljon, félelmet érezzen, kétségbe vonjon, történet jusson az eszébe. 

Az utazás során szinte együtt lélegzünk az utazóval. Jelen vagyunk számára. Átvesszük az ő ritmusát. A szinteken csupán érezni kell, átjutni, érezni, majd újra átjutni. Ilyen egyszerű. Megnyílunk és mélyülünk. Nyílunk és mélyülünk. A többi szó csak arra van, hogy azoknak, akik nehezebben tudnak kapcsolatba kerülni az érzéssel, több idejük legyen megérezni az érzést. De amint megérezték, abban a pillanatban azt mondod, hogy: „Nagyon jó. Érezd teljes erejéből. Mi van ez alatt az érzés alatt?” 

Tehát így haladunk az egyik szintről a másikra. Amikor rendkívül analitikus elméjű utazóval van dolgom, mit gondolsz, milyen gyorsan dolgozom vele? Nagyon gyorsan, mert tudom, hogy egy pillanat, és az elméje máris bejelentkezik, és gyorsabban halad, mint maga az utazás. 

Tehát amint megjelenik egy érzés, máris jusson át a következőbe. Érezze az érzést, és máris jusson a következőbe. Kevésbé intenzív az ő esetében a forrás? Szó sincs róla. Nem kell tapicskolnunk, szenvelegnünk az érzésekben. Megérzi az érzést, és máris mentek tovább. Ha gondja van az érzések megérzésével, akkor a következőt mondhatjuk: „Mit érzel a testedben? Érzel-e valahol feszültséget?” Majd ha ez megvan: „Ha ez az érzet beszélni tudna, mit mondana?” Amire ő pl. azt válaszolja, hogy: „Dühös vagyok.”, vagy „Megbántottságot érzek.” Én pedig azt kérdezem: „Milyen érzelmet kelt ez benned?” 

Ez a szókapcsoló technika, amit nagyon ritkán használok csak, hiszen tökéletesen jelen vagyok. Szinte együtt lélegzem az utazóval. Ritkán van rá szükség. Tehát azt mondom: „Hol érzed a szorítást a testedben?” „A gyomromban” – mondja pl. „Nagyon jó. Ha ez az érzet beszélni tudna, vajon mit mondana? … Nagyon jó. Érzelmileg hogyan hat ez rád? Milyen érzelmet kelt benned? … Nagyon jó. Érezd teljes erejéből.” 

Ha nagyon ritkán valaki azt mondja, hogy nem érez semmit, akkor tudom, hogy ez nem így van. Csak nem adott nevet az érzésnek. Tehát ebben segítem. Azt mondhatom neki: „Ha meg tudnád nevezni, amit érzel, vajon milyen nevet adnál neki?” 

A szinteken lefelé csak az érzést akarjuk érezni. Tisztán, nyersen, önmagában. Elég, ha csak éppen megkóstolja, megérzi az érzést, majd átjut a következőbe. 

Az érzések csak eszközök ahhoz, hogy a forráshoz jussunk. 

Ahogy lefelé haladunk a szinteken, a felszínhez közelebb eső érzésektől indulunk, majd ahogy az ismeretlen zónához érünk, egyre mélyebb érzések jönnek. Úgy indulhat pl., hogy düh, megbántottság, szomorúság, elveszettség, elhagyatottság, kétségbeesés, rettegés, emésztő bánat, kilátástalanság, nem szeretnek, senkinek se kellek, senkinek se vagyok fontos, minden mindegy, semmi se számít. Az itt előjövő érzések és kifejezések mind erőtlenséget sugároznak: nem szeretnek, nem kellek senkinek, tehetetlen vagyok, kilátástalanság, bánat. 

Csupán 2 olyan egotípus van, amelyik másként viselkedik. Az egyik az ismeretlen zónában rémületet, rettegést tapasztal, a másik pedig iszonyatos dühöt. Általában az elveszettség érzése, a feladásé az uralkodó. Kivéve ezt a 2 egotípust. 

Ekkor érünk el ahhoz a belső sorompóhoz, amely mindig megakaszt, úgy mint a valódi életben. Úgy éreztük, hogy vesztettünk, feladjuk, és dühösek leszünk. Amit megbántottság követ, majd a többi érzés. 

Ezt a mintát követtük egész életünkben. Mert egy olyan területre érünk, amely az ismeretlen zóna szóval írható le a legjobban. Nem tudjuk, hogy mi is ez, de kellemetlen, kényelmetlen érzés ott lenni. Nem szeretjük. Úgyhogy visszamegyünk a kiinduló érzelemhez. 

Onnan ismerjük fel, hogy efelé közeledik az utazó, hogy az érzések kezdenek mélyekké és erőtlenekké válni. Milyen szavak jelzik azt, hogy az ismeretlen zónában vagyunk? Nem tudom, megakadtam, nem tudom, nem érzek semmit, zavart vagyok, nem tudom, megmozdulni se tudok, nem akarok itt lenni, feketeség van, olyan, mint ha egy fekete lyuk lenne itt, igazán nagyon fekete. Baj van, ha ezt halljuk? Nem. Pontosan itt kell lennie. 

Csupán azért megyünk le a szinteken, mert így jutunk el a forrásba. Mi is a mantránk: „Megerősítjük, megerősítjük és megerősítjük.” Miért fontos itt a megerősítés? Nos, mit tesz az elme ennél a pontnál? Azt mondja, hogy: „Nem tudom csinálni. Nem megy ez nekem. Nem csinálom jól. Soha nem jutok át ezen. Én leszek 100 közül az az 1, aki nem tud eljutni a forráshoz.” Ezt mondja az elme. De amikor azt mondod, hogy: „Nagyon jó. Azt akarjuk, hogy pontosan ezt a megakadást érezd. Csavard fel még erősebbre. Az 1-től 10-ig terjedő skálán tedd 100-asra.” Mi történik ekkor az elmével? Azt mondja, hogy: „Ja, pont ezt kell éreznem.” 

S mi történik ekkor az idegrendszerrel? Éreztél már megakadást? Mintha valami sorompó, gát lenne az életedben. Hogy a magakadás a markában tart. Ő dirigál. Nos, mi történik akkor, amikor azt halljuk, hogy az 1-től 10-ig terjedő skálán tekerd fel 100-asra? Hogy te vagy a főnök. Ezt érzed az idegeidben: te vagy a főnök. Az elme megnyugszik, hiszen azt csinálja, amit tennie kell. S amint megnyugszik és ellazul, el is neveti magát, amikor azt mondod, hogy az 1-től 10-ig terjedő skálán tegye 100-asra. Meg azt is mondhatod, hogy: „Ezt nevezed te elakadásnak?” Ekkor elneveti magát, és ellazul. 

S mi történik, amikor ellazulunk? Akkor természetesen, magunktól átjutunk a forrásba. 

Az egyetlen gond a szinteken való lemenetel során, ha te, az utaztató ellenállsz az utaztatásnak. De ha üdvözlöd, ünnepled, és azt kéred, hogy erősítse fel, jó ez, kell ez az ellenállás nekünk, akkor az utazó érzi, hogy nyugodt vagy, üdvözlöd azt, amitől a legjobban fél. S amint ezt megérzi, akkor megnyugszik, s igazi lénye kezdi felfedni magát.

Mi az, amit még az ismeretlen zónában érezni szoktunk? Hogy feketeség van. Minden mély fekete. Mit mondasz erre? „Nagyszerű. Tedd még feketébbre. Ezt nevezed te feketének? Az 1-től 10-ig terjedő skálán tedd 100-asra. A legeslegfeketébbre. Mély bársonyfeketére.” 

Ekkor a legtöbbször megnyugszik, te pedig azt kérdezheted: „Mi az, ami átszűrődik a réseken, a hasadékokon, a kis lyukakon?” Ez mire fordítja a figyelmét? A feketeségről arra, ami azon túl van. Tehát azt mondod: „Mi az, ami beszűrődik? Mi az, ami átjön, átszivárog a réseken, repedéseken?” 

Valaki tegnap az utazása során azt tapasztalta, hogy a feketeségbe fény szűrődött, és azt mondta: „Fény szűrődik, nem szeretet.” Nos, ki mondta, hogy szeretet kell, hogy következzen? Az elme még ezt is irányítani, ellenőrizni akarja. Azt mondtam neki: „Nos, nem te irányítod. Csak engedd, hogy az jöjjön, ami jönni akar.” Megnyugodott, és már nem igyekezett. Nem küzdött a fény felé. Nem erőlködött. Amint láttam, hogy a teste ellazul, azt kérdeztem: „Mi van a fény szívében?” 

Tehát amint a forrásba ér, és megnevezte, azt kérdezem, hogy: „Mi van a szívében?” 

Nemrégiben utaztam valakivel, aki olyan erősen ellenállta, hogy úgy érezte, fal van előtte. Tehát a feketeség alatt egy falat talált. Megkérdeztem, hogy: „Mi az, ami átszűrődik?” Mire ő: „Egy kevés fény.” Azt mondtam neki: „Ne menj a fényhez. De van ott egy ajtó, balra, azt nyisd ki. De ne menj át rajta, csak nézd meg, hogy mit látsz.” „Fényt” – válaszolta. „Rendben – mondtam –, de ne menj át rajta. Mi van az előtted lévő ajtóval?” Azt mondta: „Fény jön onnan is.” Én pedig: „Ne menj oda. Hát a jobb oldalon levő ajtónál, ott mi a helyzet? És a mögötted lévővel? De ne menj ki rajtuk. És mi van az alattad lévő csapóajtóval? Nyisd ki.” Ő pedig: „Zuhanok!” „És mibe esel?” „Fény, fény van mindenütt” – mondta. 

Tehát így lépünk be az utazó világába. Belépünk a világába, és ott dolgozunk vele. Nem őt vonjuk a miénkbe. Ha feketeséget észlel, akkor azt kérdezzük, hogy: „Mi szűrődik ebbe?” Ha megakadt, akkor tegye a megakadást 100-as erősségűre. Ha azt mondja, hogy: „Nem tudom, nem értem.”, akkor azt mondjuk, hogy: „Nagyszerű. Tedd még erősebbre. Még nagyobb legyen a nem tudom.”

Tehát ezek azok az eszközök, amelyeket az ismeretlen zónában használhatunk. Általában a humor a legjobb eszköz. Megnyugszik, ellazul, és mosoly jelenik meg az arcán. 

Nyugodtan beszélhetünk hozzá, beszélhetünk vele, amíg lefelé megy a szinteken. 

Ismerek olyan terapeutát, aki futás közben megy le a szinteken. Előbb a düh, majd a félelem, szorongás, a nem tudom, majd határtalan öröm tölti el. A tábortüzet is lejátssza magában, megbocsát, s mire hazaér a futásból, fantasztikusan érzi magát. 

Bár a legtöbbünknek, így nekem is szükségünk van rá, hogy valaki végigvigyen az utazáson. Többektől hallottam, hogy ha problémájuk van, egyedül, spontánul végigmennek a szinteken. Majd a forrást megtapasztalva lejátsszák a tábortűz körüli beszélgetést. Kimondják, amit ki kell mondaniuk, és megbocsátanak. Ez nem jelenti azt, hogy amikor hazamegy, már nem kell beszélgetnie. De egészen más, ha a szokványos módon, valamilyen érzés fogságában beszélünk valakivel, akit szeretünk, vagy pedig a forrást megtapasztalva, annak egyszerűségéből és tisztaságából történik a beszélgetés. 

Tehát a belső utazást az élet minden területén használhatjuk. Ha pl. egy barátod kórházban van, akkor odaadhatod a CD-t, és a testi utazást annak segítségével is megteheti. Vagy meghallgathatja a meditációt. Kórházban sokan nem tudnak éjszaka aludni. A meditációs CD ilyen esetben a legjobb ajándék lehet. Álomba merül tőle, s míg alszik, a teste is gyógyul. Ébredéskor pedig szinte megújulva érzi magát. A meditációs CD segít a kórház okozta félelmet, szorongást és aggodalmat feloldani. Míg az elméje a hangra koncentrál, a teste ellazul és megpihen. 

Tehát a belső utazás kreatívan alkalmazható, ott, ahol jónak találod. Kenny Speart (keni szpört), munkásságáért Nobel-díjra jelölt, amerikai sejtbiológus Az érzelmek molekulái című könyvében több évet átfogó kutatását ismerteti, amely bizonyítja, hogy a test lényegében tudatosság. Nem csupán a sejtjeinkben, de a molekulák közötti űrben is ún. fantom emlékek tárolódnak. A belső utazás gyakorlati módszert kínál Speart (szpört) kutatási eredményeihez, hiszen az utazások során ezekkel a fantom emlékekkel kerülünk kapcsolatba, hogy feloldva elengedjük őket.

Nemrégiben az egyik haladó tanfolyamunkon mesélte valaki, hogy első érzelmi utazása milyen fontos volt számára. 3 évvel korábban eltávozott édesanyja halálát ekkor sikerült először meggyászolnia. Amikor édesanyja meghalt, abbahagyta gyógyító munkáját, mert úgy érezte, nem tud több terápiát adni. Olyan mély volt a fájdalma. Belső utazása után 2 nappal otthon aztán megtört a jég. Egész reggel sírt, de utána azt érezte, hogy újra kész, hogy másoknak terápiát adjon, dolgozzon. Az utazás során a tábortűznél megkérdezte édesanyját, hogy miért választotta a halált. Miért akart fájdalmat okozni neki. Mire azt a választ kapta édesanyjától, hogy már nem akar többé itt lenni. Nagyon erős testi fájdalmai voltak, és idős volt már. De most jó helyen van. 

Az utazás után hatalmas megkönnyebbülést érzett. Végre tudott gyászolni. Majd ahogy az lenni szokott, másnap megszólalt a telefon, és valaki terápiára jelentkezett, amely csodálatosan sikerült. Újra teljesnek, egésznek érezte magát, pedig édesanyja halála után 3 évig olyan volt, mint akibe csak hálni jár a lélek. Most már tud beszélni az édesanyjáról, és emlékszik a boldog időkre is. Ahelyett, hogy csak az utolsó, már betegségben töltött időszak jutna az eszébe. Olyan, mintha szó szerint hatalmas kő esett volna le a szívéről. 

S valóan, a halál kérdése az egyik legnagyobb kihívás számunkra. Amikor megszülettünk, senki sem adott a kezünkbe kézikönyvet, hogy hogyan is kezeljük a szeretteink halálával járó mély fájdalmat. Gyakran, amikor eltávozik valaki, aki nagyon közel állt hozzánk, akkor a legfontosabb, hogy engedélyezzük magunknak, hogy teljesen átadjuk magunkat a gyásznak. Annak, ami itt van. 

Egy barátnőm, kinek a férje leugrott a hídról, többször eljött hozzám. Majd végül az egyik terapeuta utazást is adott neki. Először fel akarta hívni az orvost, hogy a temetés után 2-3 napra bevonuljon a kórházba, hogy elaltassák, hogy ne kelljen éreznie az iszonyatos fájdalmat. 

Amikor először átjött, azt mondta, hogy nem akar a férje nélkül élni, utána akar menni. Én pedig azt válaszoltam neki, hogy: „A testünk csak egy burok, mi nem a testünk vagyunk. A tudatosság, a jelenlét, amely én vagyok, az itt volt, mielőtt ez a test, ez a forma megszületett. És azután is itt lesz, miután meghalok. Azok a problémák, amikkel itt küszködünk, s ha nem oldjuk meg őket, akkor velünk lesznek a halálon túl is.” Azt mondtam: „Ha most követed a férjed, akkor ezt a fájdalmat, amit most érzel, a halálba is magaddal hurcolod. Egészségesebb lenne, ha szembenéznél a kínzó fájdalommal, és hagynád, hogy egy mélyebb teljességbe vigyen. Hogy onnan dönts olyan dolgokról, amelyekről döntened kell.” Tehát arra biztattam, hogy ne a megkerülés technikáját alkalmazza. 

Amikor 19 éves voltam, édesapám öngyilkosságot követett el. Nagyon közel álltunk egymáshoz, tehát iszonyatosnak éreztem a veszteséget. Nem tudtam, mit tegyek, így elnémítottam a fájdalmam. Érzelmileg megbénultam. Nem sírtam, és olyan mértékben bezárultam, hogy nem éreztem semmit. 7 évvel később kezdtem csupán gyászolni, belül. S csak akkor lett teljes a gyászom, amikor sok évvel később egy belső utazás során minden fájdalmat és gyászt végül elengedtem. S amikor vége volt az utazásomnak, úgy éreztem, hogy már rá tudok nézni apám fényképére. És már nem mar belém a fájdalom. 

Ha nagy veszteség ér bennünket, az a legegészségesebb, hogy amikor az érzések jönnek, teljes erejükből érezzük őket. S miután mind feljöttek, minden érzés, nem marad más, csak a béke. 

Azt mondják, hogy nincs olyan nagy gyász és bánat, bármilyen hatalmas is legyen, amely nem múlik el 7 nap alatt, ha elég bátrak vagyunk hozzá, hogy szembenézzünk vele. Ha igazán megtapasztaljuk kínzó fájdalmát. 

Ha ismerősünk vagy barátunk a közelmúltban veszítette el hozzátartozóját, akkor általában nem szoktunk belső utazást tenni. A legjobb, ha csupán vele vagyunk. Teret adunk, engedjük, hogy átélje az érzelmeket. Nem arra a fajta vigasztalásra gondolok, amikor egy csésze tea mellett a vállát és a fejét simogatva vigasztaljuk, hogy: „Minden rendben lesz.” Ezzel csak elaltatnánk az érzelmet. Ezt akkor tesszük, ha nem tudjuk elviselni a másik fájdalmának a látványát. Úgyhogy inkább csak elaltatjuk a fájdalmat. De ez nem segít a gyászában. Azzal segíthetsz, ha leültök, és azt mondod: „Rendben van. Szabad a fájdalmat teljes erejében érezned. Jogod van érezni.” Így teljes erejében megtapasztalva az érzést, bekövetkezik az egészséges gyógyulás. 

Akkor és azért teszünk belső utazást, ha nem éreztük át az érzést teljes erejéből. Valamit nem egészséges módon magunkba fojtottunk, begyűrtünk a testünkbe. De ha egészségesen jelen voltunk az érzéseknek, teljes erejükből éreztük őket, akkor egy rövid idő után maguktól eltávoznak. 

Amikor nem engedünk teret nekik, nem érezzük őket teljes erejükből, hanem inkább iszunk egy kávét, bekapcsoljuk a tévét, hosszan beszélünk róla és a hozzá kapcsolódó történetről a barátnőnknek, rágyújtunk, mert nem vagyunk hajlandóak szembenézni a fájdalommal, akkor az érzések a testünkben raktározódnak el. Majd időnként váratlan pillanatokban előtörnek. Olyanokkal kapcsolatban, akikhez nem is kötődik az emlék. És szabotálnak. Betartanak nekünk. S ha még ekkor sem hallgatunk rájuk, akkor sokszor valamilyen testi betegséghez vezetnek. 

Tehát a belső utazás arra tanít, hogy legyünk jelen az érzelmeinknek. Annak, ami itt van, ebben a pillanatban. A történet nélkül, csak fogadjuk magát az érzést. Nyersen, önmagában. Így élhetünk egészségben a lelkünkkel és a testünkkel. 

A belső utazás arra is megtanít, hogy a testünk belsejébe utazva felfedezzük a testünkbe gyömöszölt és ott tárolt problémákat. Ez nagyon fontos, hiszen amikor bezárulunk, akkor elveszítjük a kapcsolatunkat a saját kreativitásunkkal. Öngyógyító képességünkkel. A forrásunkkal. 

Amikor édesapám öngyilkos lett, felelősnek éreztem magam, hiszen gyötrelmét látva én írtam neki levelet, azt kívánva, hogy bárcsak Istennek adhatná oda a kínjait. Édesapám remegő kezében tartva a levelet kérdezte: „Mit értesz ezen?” Majd félórával később öngyilkosságot követett el. 

Azt hittem, hogy én vagyok felelős apám haláláért. 

A társadalom arra tanít bennünket, hogy most már a fájdalommal és veszteséggel kell egész életünkben együtt élnünk. Hogy a fájdalom soha nem múlik el, csak halványul. Ezt tanultuk. Így aztán nem adunk engedélyt magunknak, hogy az életet teljes gazdagságában éljük. Olyan, mintha bűnösnek éreznénk magunkat, hogy nem gyászolunk már, hogy már nem fáj szeretteink halála. Úgy gondolom, hogy ha szeretteink beszélni tudnának, azt mondanák: „Élj teljes életet. Élvezd. Az élet ajándék.” 

A legutóbbi tanfolyamunkon valaki azt mesélte, hogy csodálatos utazása volt a megelőző tanfolyamon, de azóta minden rosszra fordult az életében. Minden területen problémák és kudarcok érik. Nos, én nem fürkészhetem ki az élet misztériumát, de tudom, hogy amikor a lelkünk készen áll, akkor gyakran minden, amit még ki kell tisztítanunk, minden, aminek már régen lejárt a szavatossága, kapcsolatok, az életedben fontos emberek, életstílus, minden, ami már kész a távozásra, nagy erővel megmutatkozik. 

Egy spirituális tanító azt mondta, hogy amikor megtapasztaltuk a szaccangot, az igazságot, a szabadságot, akkor ez olyan, mintha egy hangszóró harsogna az univerzumnak, hogy: „Gyertek, jöjjön elő minden, ami még nem szabad bennem. Minden démon, amellyel még nem mertem szembenézni.” Olyan ez, mintha a szabadság hirdetné, hogy: „Hagyj magad mögött mindent, ami még nem tiszta.” 

Nagyon gyakran egy-egy utazás után olyan mértékben sikerül kiszabadulnunk egy-egy bennünket fogva tartó probléma uralma alól, hogy minden vele kapcsolatos emlék feljön. Olyan, mint mikor elvágjuk a gyöngysort, és a szemei leperegnek. Erős érzelmek jöhetnek fel még az utazás után 1-2 nappal is. Igazi nagytakarítást végezhetünk. 

Ez történt velem is életem első utazása után. Minden testi bántalmazással kapcsolatos emlék elvonult a szemem előtt. Nem tettem semmit, olyan fáradt voltam. De azt vettem észre, hogy az emlékek feljöttek, majd eltávoztak. S minden egyes érzelem után egy nagyobb, tágasabb szabadságban találtam magam. Az a tapasztalatom, hogy amikor egy kvantumlépést teszünk a lelki fejlődés útján, minden, ami nem oda való az életünkben, előjön, hogy kitisztítsuk. 

Azt válaszoltam a kérdezőnek, hogy: „Nem tudom, hogy veled is ez-e a helyzet, vagy sem. Te tudhatod csupán. Én nem magyarázhatom az élet rejtelmeit. Tudom, nehéz időszak ez az életedben.” 

Mélyen igaznak és hasznosnak találtam a következő mondást, amellyel a könyvben is találkoztál: „Tudd, hogy bármi is érkezik váratlanul az életedbe, Isten ajándéka. És téged fog szolgálni, ha jól használod. Csak az okoz gondot, amire magad törekszel, az egódból, a saját fejedből.” Az egyik leghíresebb indiai tanító mondta ezt. 

Nos, mi a mondás üzenete az idegrendszerünk számára? Csak az okoz gondot, amire az elménk törekszik. Tudjuk, hogy a váratlan bennünket szolgál, még akkor is, ha nem értjük meg azonnal, hogy mi is az ajándék benne. Ha elfogadjuk, ami most itt van, akkor egy ajtó nyílik meg előttünk, és elvezet oda, ahova mennünk kell. De ha ellenállunk, akkor az ajtó bezárul előttünk. Majd hamarosan azt tapasztaljuk, hogy minden ajtó bezárul. De amint megértjük, hogy ami itt van, ajándék, akkor az ajtók és lehetőségek megnyílnak. Ahelyett, hogy katasztrófát jelentenének. 

Velem is ez történt, amikor a férjem bejelentette, hogy elmegy. Amikor a lányom megírta, hogy nem akar velünk találkozni többé. Amikor az adóhatóság zárolta a számlánkat. Amikor a fiam lezuhant a szikláról, és a kórházból hívtak. És nem tudtam pénzt küldeni neki. Nem tudtam, hogy mi az ajándék. De ott volt ez a mondás előttem, és valami belül azt súgta, hogy valami nagyobbról van itt szó. Nem tudtam, hogy mi az, de tudtam, hogy igaz. 

A lelkünk akar bennünket tanítani valamire, azon keresztül, ami velünk történik. Ajándékot ad nekünk, s egyszer majd megértjük, hogy mi volt az ajándék. Bárhogyan is omlik össze az életünk, a lelkünk akar valamire tanítani, s egyszer majd megértjük a tanítást.

11. Haladó utazás – Belső utazás folyamata (55:13)

A belső utazás folyamatáról fogok most beszélni. 

Már egészen kicsi koromtól mindig úgy tanultam, hogy figyelmemet teljesen a tanítóra, tanárra fókuszáltam. Szinte ittam a szavait. Akkor még nem tudta, hogy ez egy speciális tanulási technika. Mert mi is történik, amikor teljesen a pillanatra koncentrálunk? Mi van itt? A forrás, tágasság, az itt és most. A forrás képes arra, hogy minden egyes szót rögzítsen. Amikor így figyelünk, akkor a forrásban pihenünk. Ha hallom és megértem, akkor az az enyém. Ezt éreztem. 

Tehát azt javaslom, hogy te is így hallgasd, amit mondok. Fókuszáld a figyelmedet erre a pillanatra, és ami elhangzik, azt már magadba is ittad. S amikor majd valakivel utazol, azt veszed észre, hogy mivel a forrásban pihensz, hozzá tudsz férni mindahhoz, ami elhangzott. Használni tudod. 

Tehát amikor valakivel utazunk, a legeslegfontosabb dolog, hogy a forrásban pihenjünk. 

Az utazás előtt kitakarítok, friss virágot teszek ki, csinosítom a házat, úgymond szent teret teremtek. Készülődés közben a tudatomban, a szívemben úgy tekintek rá, hogy Isten jön hozzám a tanítóm. Tudom, hogy bárki jön hozzám, az utazása alatt előjön majd valami, amit nekem kell megtanulnom – önmagamról. 

Tehát friss vizet teszek ki, előkészítem a teához, és tökéletes biztonságfal tudom, hogy a tanárom jön el hozzám. 

A másik dolog, amit biztosan tudok, hogy ha odaért hozzám, akkor készen áll az utazásra. Ha nem áll készen rá, akkor az utolsó pillanatban lemondja az időpontot, mert pl. forgalmi dugóba kerül, vagy nem találja meg a házat, vagy a gyereknek mandulagyulladása lesz. S ezért vagy azért nem tud eljönni. De ha odaér, az azt jelenti, hogy kész az utazásra. 

Mit is jelent az, hogy valaki kész az utazásra? Azt, hogy belül, a lelke elhatározta, hogy felébred, magára ébred. Hogy meg akarja tudni, ki is igazából. 

Egyes jogi hagyományok szerint több millió életet kell megélnünk, hogy eljussunk ahhoz az élethez, amelyben egy erős vágy merül fel bennünk mélyen. Hogy megtudjuk, kik is vagyunk igazán. Megismerjük önvalónkat. Hogy hazatérjünk. 

Tehát aki belső utazásra jön, bár valószínűleg nem fogalmazott meg egy ilyen imát magában, valahol mély, belső vágyakozást érzett arra, hogy hazatérjen igazi önmagához. Érzi, tudja, hogy van valami nagyobb, valami teljesebb, valami igazibb. Hogy végtelen lehetőségek szunnyadnak bennünk. 

Valószínűleg te is érezted, jóval hamarabb, mint ahogy a Belső utazás könyvet elolvastad. Valahol ott motoszkált benned, hogy van valami nagyobb. Lehet, hogy nem tudsz hozzáférni, de van, létezik. Kell, hogy legyen. Sokan születésünktől, gyerekkorunk óta éreztük, tudtuk ezt. Gyerek volt a testünk, de valamiféle tudatosság létezett bennünk. 

Tehát ha valaki utazásra jön hozzád, akkor ez azt jelenti, hogy a legszentebb ima született meg. Elérkezett ahhoz az élethez, amelyben meg akarja ismerni a lelket. Valami mélyebbet, többet akar, mint csak a külső megjelenési formát. 

Tehát ezért, amikor valaki hozzám jön, úgy készülök belül, és a házat is úgy csinosítom, mintha Isten maga jönne hozzám. Mert tudom, hogy Isten jön el valóban. Az én feladatom pedig nem más, csak hogy segítsem ezt a folyamatot. S ráadásul tanítvány is vagyok. Meg kell értenem, hogy mire is akar a tanítóm tanítani engem. 

Tehát a legnagyobb tisztelettel várom. Leülök, és imádkozom. Azért fohászkodom, hogy a kegyelem, az igazság, a forrás legyen velem. Hogy belőle foganjanak a gondolataim. Hogy minden egyes szó, amely elhagyja a számat, az igazságból szülessen. Azt kérem, hogy az igazság inspirálja, vezesse az utazást. Maga az utazás legyen az igazság. És bármi is legyen az, amit a lélek elhatározott, hogy levet, mint egy régi kabátot, azt az utazás most mind felmutassa. Majd árvízként ragadja magával. Hogy az utazó, amikor majd elmegy tőlem, már egységben önmagával, tökéletesen szabadon távozzon. Hogy a gyógyulás minden szinten folytatódjon: az érzelmek és az elme szintjén, továbbá a sejtek, a molekulák szintjén is. Azért imádkozom, hogy a legjobb történjen meg vele. A legmélyebb szinten következzen be a gyógyulás. S hogy én a legjobban tudjam segíteni, bármi is legyen az, amit szeretne. Imádkozom, hogy ha van tanítója, akkor a tanítója bölcsessége, jelenléte legyen ott velünk. És azt is kérem, hogy az én tanítóim, az ő bölcsességük, felszabadító erejük is velünk legyen. Hogy a falakból is ez az erő sugározzon. Hogy mindent a kegyelem, az igazság járjon át. 

Így teremtem meg az ún. szent teret. 

Nem tudom, észrevetted-e, amikor először jöttél belső utazás tanfolyamra, hogy valahogyan nagy béke és mozdulatlanság uralja a termet. Hogy bár izgultál, mégis érezted, hogy valamilyen csodálatos nyugalom és béke jár át mindent. Azért van ez, mert a trénerekkel már korábban ezzel a fohásszal a szívünkben ott a teremben meditálunk. 

És így ülök otthon is, amikor hozzám jön valaki. Legalább 20 percig. Van, hogy többet is. Amennyit kívánok. Ezért aztán a háznak abban a részében, ahol a terápiákat szoktam adni, különleges energia, szinte tapintható mozdulatlanság uralkodik. Hiszen Istent várom oda, a lehető legméltóbban. 

És itt jön a következő nagyon fontos dolog. A meditáció után nem teszek mást, csak bízom. Bizonyosságban várok. A következő mantránk az lehetne, hogy: „Bízom.” Megtettem, ami tőlem telt, a többi Isten dolga, a forrásé. Én pedig ebben a nyitott készenlétben és bizonyosságban pihenek, mert tudom, hogy a kegyelem képes mindenféle baj meggyógyítására. Képes a molekulák szintjén gyógyulást hozni, amely a sejtekre, a test szintjére tevődik át. 

Tehát korábban beszéltem a szinteken való fokozatos lemenetelről, míg végül elérünk a forrásba. Nos, honnan tudjuk, hogy valaki a forrásban van? Amikor végtelenséget tapasztal mindenütt, kívül és belül is érzi, hogy hatalmas. Gyakran azt érezzük, hogy: „Minden vagyok. Én vagyok a világmindenség.” Amikor pozitív érzelmek kezdenek megjelenni, akkor már nem kérdem tovább, hogy „Mi van alatta?”, hanem azt a kérdést teszem fel, hogy: „Mi van   az érzelem szívében?” Hova viszi ez a kérdés az utazót? Még mélyebbre. Azt akarjuk, hogy egyre mélyebbre menjen, még mélyebbre, a forrás szívébe. Ha szeretetet érez, akkor annak a szívébe. Még mélyebbre a szeretetben. Mindig arra törekszem, hogy az utazó mély tapasztalatot szerezzen a forrásról, s ezt ezzel a kérdéssel érem el, hogy: „Mi van a szívében?” 

Nemrégiben az egyik tanfolyamon odamentem az egyik pároshoz, akinek egy tréner segített. A munkalapokon olyanok voltak, mint fény, szeretet, nevetés, boldogság, Isten, én vagyok az univerzum, én vagyok a világmindenség. Majd újra düh, szomorúság, elveszettnek érzem magam. „Mi történt? – kérdeztem. – Univerzum, világmindenség, ennél már nem lesz sokkal végtelenebb.” „Igen, de még mindig érezte a testében is” – válaszolta az utaztató. „És a test nem része az univerzumnak?” – kérdeztem. Szóval ezt a jelenlétet érezhetjük a testünkön belül is és kívül is. 

A forrás nagyon mély megtapasztalásakor lehet, hogy már nevet is alig tudunk neki adni. Tudatosság, tiszta létezés, szinte megnevezhetetlen. De szeretnék éles különbséget tenni e között és az ismeretlen zónában tapasztalt semmi között. Ha arról kérdezed, hogy: „Jó semmi-e?”, azt válaszolja az utazó, hogy: „Nem, kellemetlen érzés.” Innen tudod, hogy az ismeretlen zónában van. De ha a forrásban lejjebb viszed, egyre mélyebbre, akkor elérsz a forrás szívében oda, ahol a végtelen, a semmi, az üresség honol. S ez a forrás nagyon mély megtapasztalása. S ha megkérdezed, hogy: „Ez jó semmi-e?”, és ha azt mondja, hogy: „Igen, csodálatos, gyönyörű, biztonságos, nagyon jó, elfogadó érzés.”, akkor ez egy egészen más semmi, mint amit az ismeretlen zónában érzünk. 

Az is megtörténhet, hogy valaki a forrásba merülve nagyon mély tapasztalatot szerez róla, majd itt az egyik legerősebb félelme bukkan fel. Pl. valamilyen erőszakos esemény emléke kerül elő, és emiatt megkérdőjelezi, hogy a forrásban van-e. Lehet, hogy a legnagyobb félelme az, hogy nem elég jó, nem méltó a forrásra. 

Az is előfordulhat, hogy bár ott van a forrásban, de félelmetesnek találja annak döbbenetes, lenyűgöző, fenséges végtelenségét, határtalanságát. Nincs ezzel semmi baj. Nagyon gyakran Isten jelenlétében félelem fog el bennünket. Olyan fenséges, döbbenetes ez a jelenlét. Az elme pedig bejelentkezik, és megkérdőjelezi, hogy lehetséges-e ez. Csak üdvözöld a félelmet. Itt és most, és kérdezd meg, hogy: „Mi van Isten jelenlétének a szívében?” Ezzel még mélyebbre viszed. 

Fontos, hogy soha sem érvénytelenítjük, helytelenítjük a világot. Mindig üdvözöljük és fogadjuk. Ha valamilyen kép merül fel a forrásban, akkor azt mondjuk, hogy: „Semmi gond. Majd foglalkozunk vele, amikor a tábortűzhöz érünk. Most csak pihenj meg ebben a jelenlétben.” 

Nagyon fontos, hogy bízz az utazásban. S ha úgy érzed, hogy mélyen megtapasztalta a tágasságot, a végtelenséget, akkor csak 1-2 szinttel vidd lejjebb, a szívébe. Ne vidd olyan mélyre, hogy már az utazáson is túlmenjen. Kimenet belőle. Te magad is érzed, amikor a forrás jelenlétében van már. Milyen szavakat hallhatunk a forrás megnevezésére? Végtelen, határtalan, szeretet, Isten, szabadság, mindenség, létezés, csak van, egy vagyok a mindenséggel, fény, határtalan öröm, jelenlét, tudatosság. De ha kétséged van, csak kérdezd meg, hogy: „Ez a testen belül van, vagy azon kívül is?” 

S kb. 15-30 másodpercig hagyd, hogy ott pihenjen. Ha túl sokáig itt marad, akkor nagyon könnyen az elme jelentkezik be. Annak pedig tudjuk, mi a természete: félelem, kételkedés és ítélkezés. Az elme először magának fog gratulálni, mert úgy gondolja, hogy ez az ő teljesítménye. Majd kétségbe vonja, hogy nem is igazi forrás ez. Nem elég mély. Még határtalanabb kellene, hogy legyen, még több szeretetet kellene, hogy érezzen. 

Tehát nem akarjuk, hogy túl sokáig pihenjen a forrásban, mert ahogy felfelé kezd jönni a szinteken, ellazul, megnyugszik, és a forrás még jobban elmélyül, kiteljesedik, játékossá válik, még hatalmasabb élmény. Ha negatív érzés merül fel, akkor ezt is üdvözöljük, és megnyugtatod, hogy majd később ennek is hangot adunk, amikor a tábortűzhöz hívjuk.

Előfordulhat, hogy elkezd körözni, tehát visszamegy az elejére, és újra kezdi a lemenetelt. Ez a szinteken lefelé bárhol megtörténhet. Ilyenkor azt mondjuk, hogy: „Semmi gond. Tudod, hogy mi az, amit itt elkerülni próbálsz.” Pl. úgy ment, hogy düh, fájdalom, szomorúság, elhagyatottság, nem tudom, mi ez. Majd visszamegy, és újra düh, fájdalom, szomorúság. Ilyenkor megállítod, és azt kérdezed: „Ugye, ismerős ez a viselkedésminta? Végigmehetünk ezen újra a haragtól a fájdalmon, a szomorúságon keresztül egészen az elveszettségig. Fél óráig körözve, újra végig az egészen. Ez az a minta, amit egész életedben követtél. Ugye, ismerős? Javaslom, hogy menjünk vissza oda, amit el akarsz kerülni, és nézzünk szembe vele, hogy megtudjuk, miről is szól ez az egész. Mit választasz?” Azt fogja mondani, hogy: „Menjünk egyenesen oda.”, mert felismeri, hogy az egész élete e szerint a minta szerint zajlott le. 

Tehát ha köröz, akkor egyenesen odaviszed, ahol megtorpant. Legtöbbször az ismeretlen zónához. Ha valaki a forrásban túl mélyre ment, s valami negatívat tapasztal, akkor lehet, hogy újra a kiinduló szinthez jut a következő lépésben. Ilyenkor nem teszünk mást, mint hogy üdvözöljük a negatív érzést, és fogadjuk, engedjük, hogy a forrás átölelje. És tudja, hogy amikor a tábortűzhöz ér, akkor majd foglalkozunk vele. 

Tehát soha nem helytelenítjük, nem érvénytelenítjük a világát. Ez nagyon fontos. Mindig elfogadjuk, üdvözöljük, ami itt van. 

Nagyon ritkán, 100 közül 1 esetben történik csak meg, hogy valami negatív jelentkezik a forrásban. De ahogy mondtam, ezzel sincs semmi baj. A forrás befogadja, és csak még mélyebbre visszük abban, ami számára a forrás. Nevetés, fény, szeretet, öröm, igazság. Később majd foglalkoztok vele a tábortűznél. 

Hol lesz a tábortűz szintje? Annál az érzésnél, ahol valaki vagy valakik megjelentek. A forgatókönyv azt mondja: „Érezd teljesen, menj a gyökerébe. Hol érzed? Kapcsolódik-e ez az érzés valakihez?” Ezt egészen addig kérdezed minden egyes szinten, ameddig valaki meg nem jelenik. Utána már nem kérdezzük, hiszen megállapítottuk a tábortűz szintjét. 

Mi történik akkor, ha senki nem jelenik meg? Akkor a legerősebb érzelmi szintet választjuk ki. Ha jelen voltál az utazásánál, akkor használva a józan eszed, érezted, hogy melyik volt a legerősebb érzelem. Oda teszed a csillagot. Tehát az lesz a tábortűz szintje. 

Amikor pedig odaérsz, ahhoz a szinthez, azt kérdezet: „Kinek kell itt lennie?” Ez a kérdés majd odahívja azokat, akiknek ott kell lenniük. 

Ahogy felfelé megyünk a szinteken, fontos-e, hogy minden egyes szinten                   verbális üzenetet, tanácsot adjon a forrás? Van olyan, hogy a forrás csupán átjárja, átmossa a szintet. 

Erős forrásélmény mellett előfordulhat, hogy egyes szinteken képtelen megszólalni az utazó. Semmi gond. Csak engedd, hogy a forrás minden egyes szintet átjárjon. Egészen a tábortűzig. 

Mi is a tábortűz lényege? Őszinte beszélgetés. Az egyik terapeuta nem szerette az indián hagyományokból származó tábortűz képét, borozóbeli beszélgetést használt. Bor vagy sör mellett. Semmi gond. Indulhat a beszélgetés. 

Tehát mindig a mostani önmaga ül ott, meg a korábbi éne, a mentor és mindenki más, aki a problémában szerepet játszott: anya, apa, testvére, szerelme, férj. Valószínűleg már a szinteken lefelé megjelentek. 

Amikor a tábortűznél ül az utazó, akkor ugye már megpihent a forrásban. S így lehet, hogy valaki még mélyebbről jelenik meg. Ezért hangzik úgy a kérdés a forgatókönyvben, hogy: „Kinek kell itt lennie?” 

Nos, mi a tábortűz igazi célja? Hogy megérezve az érzést önmagában, nyersen, teljes erejéből, most végre kimondjuk mindazt, amit annak idején nem tudtunk. Megtörténhet, hogy a kisgyerek kérdez, és csak annyit mond: „Miért?” De abban minden benne van. És könnyek gördülnek le az arcán. Nem annyira a szavak tartalma a fontos, hanem az, hogy az érzést érezze, és fejezze ki, tisztán, nyersen, teljes erejéből. Abból az érzésből beszéljen. 

5 évesnél fiatalabb kisgyerek esetében mindig javaslok egy védőangyalt, és biztatom, hogy az angyal ölében üljön, hogy biztonságban érezze magát. Ez azért fontos, mert kisgyerekként az rögződött belénk, hogy nem biztonságos érezni és még kevésbé kifejezni azt, amit érzünk. Főleg annak nem tudtuk elmondani, aki a fájdalmunkat okozta. Vagy legalábbis úgy éreztük, hogy ő a fájdalmunk kiváltója. 

Ha egészen pici gyerekről van szó, aki még beszélni se tud, akkor a védőangyal ölében ülve egy olyan léggömböt adunk neki, amelynek segítségével ki tudja fejezni az érzéseit. 

Fontos-e, hogy hangosan kimondja az érzéseit? Feltétlenül. Hosszú évekig, sokszor évtizedekig tartottuk magunkban. S mit használt mindez? Nem gyógyultunk meg, nem lettünk egészségesek. Miért kell hangosan kimondanunk, amit érzünk? Nos, a jógában van egy olyan kifejezés, hogy: a kimondott szó hatalma. Nem tudjuk pontosan, hogy miben áll a kimondott szó varázslatos ereje, de tudjuk, hogy amikor kimondjuk, akkor annak hatására már nincs itt, bennünk. Kívül került. Ott van valahol az univerzumban, és a gyógyulás bekövetkezik. Amikor kimondjuk, ami a szívünket nyomta, béke, kegyelem költözik be oda, és az tölti be az űrt. És természetesen, automatikusan, magunktól meg tudunk bocsátani. Nem raktározódik el a testünkben. Csak a megoldatlan, meg nem bocsátott dolgok raktározódnak el a testben.

Tehát a tábortűznél mindent, ami annak idején kimondatlan maradt, és nyomta a szívünket, most mindent kimondunk. Ha valaki azt mondja, hogy: „Nem akarom kimondani, mert nem akarom bántani.”, ilyenkor megkérdezheted: „Inkább magaddal akarod hurcolni, s önmagadban vádolni?”

Mit teszünk akkor, ha a beszélgetés nem tűnik igazinak? Mit mondhatunk? Amikor nem vagyunk biztosak, megkérdezzük a mentort. Ez a következő mantránk. Nagyon fontos. Amikor biztos vagyok benne, hogy jól gondolom, jó rálátásom van az utazásra, és megkérdezem a mentort, akkor szinte kivétel nélkül mindig kiderül, hogy valami mélyebbről van itt szó. Nem arról, amit én gondoltam. Igaz a mondás, hogy: „Akik tudják, nem tudják valójában. S akik nem tudják, azok tudják igazán.” Mit tehetünk ilyenkor? Nos, kinek az utazása ez? Az enyém? Nem. 

A tábortűz funkciója, hogy végre mindent kimondjunk. Tehát pl. a mama és a gyerek beszélgetnek, és érzed, hogy valahogy nem igazi az egész. Ha nem vagyunk biztosak, akkor megkérdezzük a mentort. Azt kérdezzük: „Mi az, amit igazán ki kell mondani? Mi az, amit igazán ki kell mondani?” Ez ugye arra utal, hogy valami mélyebbről van itt szó. Anélkül, hogy vádolnánk vagy elmarasztalnánk az utazót. 

Amikor a mentort kérdezzük, mélyebb igazságok kerülnek elő. 

Nemrégiben a tanfolyamon, ahogy az integrációs teremben azokkal beszélgettem, akik már befejezték az utazásukat, egy hölgy azt válaszolta, hogy: „Semmi különös. Rendben volt az utazás.” Nos, az arc nagyon jól mutatja, hogy hogyan zajlott, mi történt. Tehát tovább faggattam, hogy milyen volt a megbocsátás a tábortűznél. Majd azt kérdeztem, hogy milyen volt, amikor a jövőben látta magát. Erre megint azt mondta, hogy: „Semmi különös.” 5 évvel később már jobban érezte magát. „Csak 5 évvel később? – kérdeztem. – Nos, akkor valami nem lett rendesen kitisztítva. Menj vissza a terembe, és ülj le egy trénerrel. Menjetek egyenesen a tábortűzhöz, és nézzétek meg, hogy mi az, amit még ki kell mondani.” 

A trénerek ilyenkor mindig azt kérdezik, hogy: „Mi az, amit igazán ki kell mondani?” Így is történt. Visszament, leült, becsukta a szemét, hagyta, hogy végtelen legyen a tér előtte, határtalan mögötte, szabad minden oldalon, majd visszament a tábortűzhöz. Ahol ugyanazok ültek, mint korábban. S amikor a tréner megkérdezte, hogy: „Mi az, amit igazán ki kell mondani?”, zokogásba tört ki. „Az – zokogta –, hogy amikor 5 éves voltam, akkor az apám szexuálisan bántalmazott. Soha nem meséltem el senkinek, hogy mi történt.” Pedig a tréner csak ezt a rövid és egyszerű kérdést tette fel neki, amely azonban ezt a rendkívül erőteljes hatású szót tartalmazza. 

Tehát kérdezze meg a mentorát, hogy: „Mi az, amit itt igazán ki kell mondani?” 

Amikor mindent kimondott, akkor jön a megbocsátás ideje. 

Meg lehet kérdezni, hogy: „Van-e valami, amit még el kell mondani, vagy minden elhangzott már?” 

Nos, mi történik akkor, ha valaki azt mondja, hogy nem tud megbocsátani? Előadást tartunk neki arról, hogy minden probléma és betegség gyökerében a megbocsátás hiánya rejlik, és hogyha nem bocsát meg, akkor nem fog meggyógyulni? Ezt mondjuk? Nem. Ha nem vagyunk biztosak valamiben, akkor megkérdezzük a mentort: „Minek kell megtörténnie ahhoz, hogy meg tudj bocsátani?” Mi van, ha azt a választ kapjuk, hogy: „A mamámnak bocsánatot kell kérnie azért, amit tett.” Mit mondunk erre? Azt, hogy: „Nagyon jó. Tegye meg. Végre most már hajlandó vagy meghallani a bocsánatkérését. Érezd, hogy hogyan hat ez rád.” Mi történik akkor, hogyha a gyerek erre azt válaszolja, hogy „Nem hiszem el.” Amikor nem vagyunk biztosak, akkor ugye a mentort kérdezzük. Azt mondjuk neki: „Minek kell még megtörténnie ahhoz, hogy meg tudj bocsátani?” Gyakran a gyerek azt válaszolja, hogy: „A mamának meg kell tapasztalnia azt a fájdalmat, amin keresztülmentem.” Ekkor engedjük, hogy a mama átérezze a gyerek fájdalmát, kétségbeesését. 

Erre használjuk a belül–kívül gyakorlatot. Az anya vagy a másik személy belép a gyerek testébe, és átérzi azt a fájdalmat, amin a gyerek ment keresztül. Itt szavak kikerülésével egyenesen az erős érzésekkel kerülünk kapcsolatba. A mama megtapasztalja, átérzi azt a fájdalmat, amit a gyerek érzett. Majd kilép a gyerek testéből, és a mama beszél először. Mit mond általában? „Fogalmam sem volt, hogy mit éreztél. Nagyon sajnálom, ami történt.” Így már elhiszi a gyerek, hiszen a mama átérezte a fájdalmát. 

Tehát az a személy beszél először, aki megtapasztalta a másik fájdalmát, mert objektívan, immár átérezve, hogy a másik min ment keresztül, úgy beszél. Soha nem találkoztam olyan esettel, amikor ne sajnálta volna azt a fájdalmat, amit a másiknak okozott. 

Amikor valakit fizikailag vagy szexuálisan bántalmaztak, akkor előfordulhat, hogy a gyerek nem akarja, hogy a felnőtt, a szülő belépjen a testébe. Ilyenkor, mint mindig, a mentorhoz fordulunk. Kérjük, hogy a mentor lépjen be a gyerek testébe, és érezze át azt a fájdalmat, amit a gyerek érzett. Majd kilépve átadja annak, aki a fájdalmat okozta. 

Az utazó meg fogja mondani, ha nem akarja, hogy belépjenek a testébe. Ilyenkor tehát azt javasoljuk, hogy lépjen be a mentor. 

Mi történik, hogyha a mama, belépve a gyerek testébe, megtapasztalta a fájdalmát, majd bocsánatot kér, és a gyerek még mindig nem tud megbocsátani? Én még soha nem találkoztam ilyen esettel, de tegyük fel, hogy van ilyen. Megkérdezzük a mentort, hogy: „Minek kell még megtörténnie ahhoz, hogy meg tudjál bocsátani?” Pl. azt fogja válaszolni, hogy: „Hogy tudjam, hogy anyám soha nem tesz többé ilyet.” Mit teszünk ilyen esetben? Garantálhatjuk-e a másik viselkedését? Nem. De testi, szexuális vagy verbális erőszak esetén azt mondhatjuk: „Lehet, hogy a mamád nem változik, de az már rajtad áll, hogy részese leszel-e hasonló bántalmazásnak.” 

A belső utazás során nem bocsátjuk meg a másik cselekedetét. A léleknek bocsátunk meg. S nemcsak, hogy nem bocsátjuk meg a cselekedetet, de nem is fogjuk eltűrni a jövőben. Úgy alakítod az életed, hogy ne történhessen meg veled. És bár a viselkedés semmilyen kultúrában sem fogadható el, nem igazolható, nem bocsátható meg, hajlandó vagy-e megbocsátani az embernek, a léleknek? Ez az igazi kérdés. 

Amikor testi bántalmazásról van szó, nagyon fontos tehát, hogy nem bocsátjuk meg a viselkedést, és nem leszünk részesei, szenvedő alanyai hasonló esetnek a jövőben. 

Amikor valaki terápiára jelentkezik hozzám valamilyen függőségi problémával, legyen az szenvedélybetegség, kábítószerezés, dohányzás vagy bántalmazás, akkor rögtön az elején kikötöm, hogy csak akkor dolgozom vele, ha biztosítja, hogy nem megy vissza abba a környezetbe. 

Bántalmazás esetén vagy a bántalmazó kér segítséget a megfelelő szervezetektől, személyektől, terapeutától, akik ezt biztosítani tudják, vagy pedig te költözöl el. Keresel egy új, egészséges környeztet. Mert nem tehetem meg, hogy a belső utazás során nyitottá teszem, segítek levenni a páncélt, és utána így visszamegy a bántalmazó környezetbe. Tehát ha velem akar utazni, akkor el kell döntenie, hogy valóban a szabadságot és teljességet, az egész-séget választja-e. 

Tehát ha már az utazás előtt tudom, hogy bántalmazásról vagy szenvedélybetegségről van szó, akkor ezt teszem. Ha az utazás közben derül ki mindez, akkor segítek neki egészséges környezetet találni.

Még egy fontos eszközről szeretnék beszélni. Ha belső–külső technikát használva az a benyomásom, hogy még mindig van valami hátra, még mindig nem teljes a kép, akkor az ún. külső–belső technikát alkalmazom. Ilyenkor a gyerek lép be, legyen az a mama, vagy akivel beszélt, annak a testébe, és ő érzi meg azt a fájdalmat, amin a mama ment keresztül. Azt a gyötrelmet, bánatot, amit ő érzett. Majd a gyerek a mama szívébe lép. Oda, ahol a forrás van. Innen, a szívéből, a forrásból, a szabadságból, a lélek szintjéről néz ki a mama szemén keresztül önmagára, és érzi meg, hogy milyen szeretettel néz rá az édesanyja. Majd kilép a gyerek a mama testéből, és elfogadja, megkapja ezt a szeretetet. Megnyitja a szívét, és beengedi a szeretetet. 

Mindannyiunkkal megtörtént, hogy valakit olyan nagyon szeretünk, hogy szinte fáj, s mégis, mivel dühöt vagy bánatot érzünk, pont azt bántjuk, akit szeretünk. Szülőként valószínűleg mindannyiunkkal megtörtént már ez. A gyerekre kiabáltunk, pedig nem akartuk bántani. A gyerek pedig azt hiszi, hogy akkor már nem is szeretjük. Pedig a szeretet most is ott van, csak valami olyasmi kíséri, ami ahhoz a gyötrelemhez kapcsolódik, amin éppen keresztülmegyünk. Tehát leválasztjuk a fájdalmat a szeretetről. 

Tehát még egyszer: a korábbi énünk belép az anya, vagy akivel utazik, annak a testébe, és megérzi a fájdalmát. Majd belép a szívébe, a lelkéhez, és megtapasztalja az ott érzett szeretetet. És kinéz az anya szemén keresztül, és látja, hogy milyen büszke rá az anyja. Majd a gyerek kilép a másik testéből, és elfogadja azt a szeretetet. Majd leválasztja a fájdalmat anyja iránta érzett szeretetéről. Ami történt, a mama cselekedete, az a fájdalmának volt a következménye. A gyerek megérti, és együttérzést tanul. 

Amikor megértjük, hogy valami miért történt, sokkal nagyobb az esélye, hogy meg tudunk bocsátani. 

A következő dolog, amit még a tábortűznél a legtöbbször felajánlok, az az energiakötél elvágása. Az emberi kapcsolatok nagyon sok esetben kölcsönös függőségen alapulnak. Majdnem minden kapcsolat ilyen. Energetikailag nem egészségesek. 

Tehát felajánlom, hogy a mentor vágja el a másik személyhez fűző egészségtelen energiakötelet, és a forrást tegye mindkét végére. A forrás megy pl. a mamához, és a forrás megy hozzád is. Érdemes megnézni a mama arcát, amint a forrás elér hozzá. A gyerek is és a mama is úgy érzi, hogy teljességben, szabadságban és békében pihen. 

Tehát ha nem tud megbocsátani, akkor azt kérdezzük, hogy: „Minek kell megtörténnie ahhoz, hogy meg tudj bocsátani?” És addig kérdezzük ezt, amíg igazán meg tud majd bocsátani. Ha azt mondja, hogy: „Azt akarom, hogy a mamám érezze meg, hogy mennyire fáj nekem mindaz, amit mondott.”, akkor a mama lép be a gyerek testébe. Ha a gyerek nem érzi, hogy a mama min ment keresztül, akkor ő lép be a mama testébe.

A következő eszköz, amelyet használhatunk, a söprés vagy takarítás. Vagy a mentor, vagy a mama, tehát akivel a tábortűznél beszél, az csinálja. A mama belép a gyerek testébe, és kisöpör mindent, ami nem egy gyerekhez tartozik. Egy dobozba teszi, átköti egy zsinórral, és a tábortűzre dobja. Tehát a mama fájdalmát nem adjuk vissza neki, hanem a tábortűzre dobjuk. Nagyon gyakran ugyanazt a fájdalmat, amely benned él, találod édesanyádban vagy édesapádban is. 

A gyerek átveszi a szülő fájdalmát, és sajátjaként éli meg. Így az egyik generáció fájdalma továbböröklődik a következő generációra. A söpréssel megszakítjuk ezt a láncolatot. Tehát kisöprünk mindent, ami nem hozzá tartozott, csak átvette. És elvágjuk az energiaáramlást. Így a mama hitrendszere, szóhasználatának öröksége, negativitása nem adódik át a következő generációra. A söprés után úgy érezzük magunkat, mintha szó szerint kisöpörtek volna minden negativitást, minden régi hitrendszert belőlünk. 

Nagyon fontos, hogy a megbocsátás minden irányban megtörténjen. A korábbi én is és a mostani én is megbocsát, majd a korábbi én megbocsát a mostaninak, a mostani én a korábbinak. Megbocsátasz a mamának is, és ő is megbocsát neked. Tehát minden irányban megtörténik a megbocsátás. Ez nagyon fontos a gyógyulás szempontjából. 

A tábortűzhöz több mentort is odahívhatunk. Ha viszont azt halljuk, hogy a mentor azt mondja, hogy: „Hát nem megmondtam?”, akkor érdemes rákérdezni, hogy ki az a mentor. Ha azt mondja, hogy az anyósa, a testévre, akkor érdemes javasolni, hogy egy másik mentort is hívjon oda. Olyan valakit, akinek a felsőbb bölcsességében megbízik. Krisztust, Buddhát, egy szentet, valakit, aki egy felsőbb bölcsesség megtestesítője. Ha élő, általa ismert személyt hív, akkor az attól kapott válasz gyakran a mindennapok bölcsességének szintjéről érkezik. 

Tehát ha úgy találod, hogy a mentor válaszai nem abból a teljességből erednek, ahonnan kellene, akkor javasold, hogy hívjon egy hitrendszerében megvilágosodottabb mentort is. Megkérdezheted, hogy van-e olyan tanító, szent, angyal, Isten vagy kitalált személy, akit szeretne még meghívni. Előfordul, hogy nevet sem ad a mentorának, csak érzi a benne lakó bölcsességet. 

Én nem szoktam megkérdezni, ki az, hiszen ez magántermészetű dolog, és esetleg nem szívesen beszél róla. Csak akkor kérdezem meg, ha a mentor bölcsessége meglehetősen korlátozott és korlátozó. 

Amikor a tábortűznél már minden megtörtént, aminek meg kellett történnie, akkor minden alkalommal megkérdezem, hogy van-e kedve meghívni a karmamentort. Ha nem tudja, mi az, akkor elmondom, hogy egy olyan bölcs, aki meg tudja mondani, hogy mi az, amit ebből meg kellett tanulnunk, miért kellett ennek megtörténnie velünk, mi volt az ajándék. Sorsmentornak is hívhatjuk. Olyan valaki, aki a nagyobb összefüggéseket látja. És bölcsességével rávilágít arra, hogy mi is volt ennek a szerepe az életedben, mit akart a lelked megtanulni. 

Ily módon megértjük, hogy ez az egész szituáció miért kellett, hogy megtörténjen ahhoz, hogy most ott legyünk, ahol vagyunk. A traumatikus emlék így ajándékká válik. Erőssé, bölccsé tesz bennünket. Visszaadja igazi erőnket, amely kaput nyit szunnyadó képességeinkhez. Kilépünk a kicsi, szerencsétlen, szenvedő szerepéből. Megértjük, hogy gyógyulásunk, teljes emberré válásunk érdekében szükség volt arra, ami történt. Most, hogy megtanultuk a leckét, már nincs rá szükségünk. 

Tehát a karmamentor ezt mondja meg, amikor megkérdezzük tőle, hogy: „Mi volt az ajándék? Miért kellett ennek megtörténnie? Mire akart mindez megtanítani?” 

Majd a tábortűz végül eltűnik. Felmegyünk a megmaradt szinteken, és engedjük, hogy a forrás átjárja, átmossa ezeket is. 

Amikor a jövőbeni integrációhoz érünk, és megnézzük, hogy hogyan érzi magát 1 nap, 1 hét, 1 hónap, 6 hónap, 1 év, 5, majd 10 év múlva, akkor ellenőrizzük az idegrendszerünkkel, hogy a megkezdődött gyógyulás tovább folytatódik, az idő előrehaladtával. 

Ha már eltelt 1 év, és még mindig nem következett be lényeges változás, az azt jelenti, hogy valami nem történt meg az utazás során. Valami még hiányzik. Ilyenkor határozottan javasoljuk, hogy menjünk vissza a tábortűzhöz, és kérdezzük meg a mentort, hogy: „Mi az, amit még ki kell mondani?” Vagy az is lehet, hogy még valakivel beszélni kell. Felállítunk egy rövid, 10 perces tábortüzet, és igazán pontot teszünk az ügy végére. Ez mindig, 100 %-osan működik. 

Amikor először utazunk, az idegrendszer számára új csapást alakítunk ki. Az idegrendszer hozzászokik az utazáshoz. Amikor másodszorra utazunk, már tudja, miről van szó, és teljes bedobással csinálja. Már nem fél attól, hogy nem fog neki sikerülni. Már ismerős a folyamat, s nyitott, hogy igazán mindent kimondjon és elengedjen. 

Sokszor ilyenkor történnek a legmélyebb változások, amikor visszamegy a tábortűzhöz. 

Majd amikor most már tényleg minden elhangzott, akkor egyenesen visszalépünk a jövőbeni integrációhoz, és érezzük a változást. 1 nappal, 1 héttel, hónappal később, és így tovább.

Nem tenyérjóslás ez. Nem arra való, hogy megtudjam, sikerült-e teherbe esnem, feleségül megyek-e álmaim szőke hercegéhez. Nem erről van itt szó. Egész lényemmel, belső tudásommal, intuíciómmal ellenőrzöm, hogy az idő előrehaladtával a gyógyulás megtörténik. Erről van itt szó. 

Ha nem lát képeket, nem gond. Csupán belső bizonyosságról van itt szó. Neked sem kell leírnod, hogy mit mond. Csupán ellenőrzésre szolgál, és megerősíti a kognitív elmét, hogy az idő előrehaladtával a gyógyulás bekövetkezik. 

A fogam esetében pl. 11 nap kellett, hogy a gyógyulás teljes legyen. Az első nap még nem volt változás, de emlékeztem rá, hogy a jövőbeni integrációnál 11 nap után éreztem a teljes gyógyulást. Van, aki itt, a jövőbeni integrációban tudja meg, hogy mennyi időre van szüksége a gyógyuláshoz pl. a csontvelőnek. Sokszor olyan ez, mint amikor a ventillátort lekapcsoljuk, és fokozatosan egyre lassabban forog, míg végül teljesen leáll. Így van bizonyos viselkedésmintákkal is. Sokszor némi időre van szükség, amíg teljesen kihunynak.

Az utazás után megerősítheted, hogy kell egy kis idő hozzá. Úgy, ahogy a jövőbeni integrációban látta. Csak engedje, hogy megtörténjen a saját idejében, tempójában. Nem te, az utaztató mondja meg, hogy mikor történik meg, nem is egy könyv közli teljes bizonyossággal, hogy minden ember májának 6 hónapra van szüksége a gyógyuláshoz. Hanem úgy történik meg, ahogy neki ez természetes. Hiszen ez az ő belső utazása. 

Sokszor amikor valaki 5 vagy 10 évhez ér, nem igazán lát már képeket, hogy mi is történik majd vele. Nincs ezzel semmi baj. Van, aki nagyon élénk képeket lát, kb. 1 évig. Azután már csak egy érzése van a dolgokról. 

A forgatókönyvben sok mondat szolgál az ellenőrzésre, de ezeket nem kell mind felolvasnod. Én csak azt szoktam mondani, hogy: „Hogyan érzel? Mit érzel önmagaddal és az élettel kapcsolatban?” Ennyit kérdezek csak 1 nappal, 1 héttel, 1 hónappal később, és így tovább az időben. 

Amikor az utazás véget ér, akkor a levélíráshoz papírt adok, és hozok egy pohár vizet, vagy teát, és biztatom, hogy annyi ideig írjon, ameddig csak jólesik. Lehet, hogy egy kicsit szétszórtnak érzi magát, vagy mintha körhintán ült volna. A lelkére kötöm, hogy legyen kíméletes, gyengéd önmagához. Ha lehet, akkor ma már csak pihenjen, ne dolgozzon. Vegyen egy meleg fürdőt, hogy így tisztelje meg és segítse a megkezdődött gyógyulást. Arra is megkérem, hogy figyelje és vegye észre a kis változásokat. 

Miután olyan nagyszerű érzés szabadnak lenni, sokszor elfelejtjük, hogy honnan is indultunk. S amikor a következő probléma előjön, nem is vesszük észre, hogy a másiktól már szabaddá váltunk. Természetesnek vesszük a lelki és testi egészséget. 

De amikor a sikert észrevesszük, és a fejünkben vagy akár papíron fel is jegyezzük, emlékszünk rá, ezzel a folytatást segítjük. A siker sikert szül. Az idegrendszert arra tanítja, hogy az időben előre haladva a gyógyulás bekövetkezik. 

A terapeutákkal sokat beszélünk arról a jelenségről, amikor egy betegség szinte a barátunkká válik. S bár magunknak sem ismerjük be, bizonyos előnyöket jelent. Ilyen esetben azt kell megkérdeznünk, hogy valóban meg akar-e szabadulni a betegségtől. Azt, hogy mi a legrosszabb, ami vele történhet, ha elengedi a betegséget. Megkérdezhetjük a mentortól. 

Valaki azt mesélte, hogy a partnere, amikor az integráció során 10 évvel a jövőbe lépett, úgy látta, hogy már nem él. Ilyenkor visszaviszem a tábortűzhöz, és tisztázzuk, hogy életének melyik szakaszában döntött így. Előfordul, hogy valakiben fiatalkorában az a hit rögzül, hogy korán meg fog halni. 

A Bőség elnevezésű tanfolyamon került elő valakinél, hogy 28 évesen meg fog halni. S ez korlátozta, akadályozta, hiszen ha korán meghal, akkor nem érdemes bőséget, gazdagságot hívni az életébe. 

Ilyenkor visszaviszem a tábortűzhöz, hogy megtudjuk, hogy honnan ered, mikor hozta ezt a döntést. És minek kell ahhoz megtörténnie, hogy ez megváltozzon. 

Ha bármikor valamiféle kétségem van, nem tudom, hogy mit tegyek, mindig a mentort kérdezem. 

A mentor alakja a legelső utazásom alatt született meg. Amikor mindent kimondtam, semmi nem maradt már, de még mindig úgy éreztem, hogy nem zárult le teljesen a dolog. Valami még hátra van. Nem volt hova fordulnom. Úgyhogy imádkoztam, hogy vezessenek. S akkor nagyon mélyről, belülről azt a szót hallottam, hogy megbocsátás. De azt éreztem, hogy nem tudom, hogyan bocsáthatok meg ilyen iszonyatos bántalmazást. S ekkor a mentor jelent meg, egy szent, s belépett anyám testébe, s ebben a pillanatban megértettem, megértettem, hogy meg tudok bocsátani. Az embernek bocsátunk meg, nem pedig a viselkedést fogadjuk el. A mentor nagyon hatásos eszköz, segítség az utazásban. Meg tudja mondani, hogy mire van szükség a teljesség, az egész-ség helyreállításához.

A testi utazásról röviden szoktam csak beszélni. Mint tudjuk, az érzelmi utazás után ez már gyerekjáték. Azt javaslom, hogy először mindenki érzelmi utazást tegyen, és amikor már ennek során megtapasztalta a forrást, akkor jöhet a testi utazás. Általában egy következő alkalommal. 

A testi utazás során nagyon ritkán tapasztalunk nehézséget. Ha valaki nem látja a lépcsőt vagy az űrhajót, semmi baj. Elég, ha érzi, vagy valahol belül tudja. 

Tehát lemegy a lépcsőn, belép a kapun, üdvözli a mentort, s mondjuk az űrhajó nem akar felszállni. Semmi baj. Szállj ki ott, ahol vagy, és érezd, hogy milyen a talaj a lábad alatt. Lehet, hogy ez egy olyan űrhajó, ami egy szempillantás alatt már oda is ér. Vedd elő az erős fényű elemlámpádat. Ha nem látsz, semmi baj. Érezd, vagy valahol tudd, hogy milyen ott. S megtalálja azt a területet, amely valamiképpen különbözik a többitől. A kinézete, a felszíne, a színe, vagy valamiképpen magára vonja a figyelmedet. Akkor odamész, és egészen közel állsz hozzá. Engeded, hogy az onnan kiáramló érzelem elárasszon, árvízként ömöljön rád. Mi ez az érzés? Majd amint megvan az érzés, kéred, hogy most mindig legyen. És megkérdezed: „Mikor éreztél már korábban így? És a válaszhoz nézz le a lábfejedre. A lábszáradra. És nézd vagy érezd meg, hogy mit viselsz? Ki van ott veled? Vajon hol lehetsz? És hány éves vagy? Hogy érzed: belül vagy vagy kívül?” 

Mindig belépsz a világába, és elfogadod azt, amit mond. Egyetértesz vele. Ezek a kérdések az emlékhez vezetnek. Ha egy egész emléksor jön fel, az is rendben van. Az egészet egy vászonra vetíted, és odahívod a korábbi éned is a vászonhoz. 

Milyen belső erőforrások, tulajdonságok lehetnek hasznosak? Kreatív kommunikáció, humorérzék, hogy ne vegyük a szívünkre a dolgokat, könnyedség, kristálybura. Biztosan találkoztál már olyan gyerekkel, aki, ha rákiabálnak, olyan, mintha leperegne róla, nem ér el hozzá. A kristálybura arra szolgál, hogy bármi, ami nem szeretetből született, hanem valaki másnak a fájdalmából, tehát valami egészségtelen dologból, az lepattan róla. Csak a szeretetet engedi keresztül. Minden más lepereg róla. Hiszen minden kommunikáció vagy szeretetből fakadó megnyilatkozás, vagy pedig segítségkérés. 

Tehát amikor valaki kritizál, a fájdalma, gyötrelme, az nem rólad szól. 

Aztán saját értékességünk tudata, forrásléggömb, hiszen ez minden magában foglal. Amikor önértékelésről beszélek, ezt is a forrásból eredeztetem. Hiszen ez nem az igen gyakran tapasztalt, felfújt önértékelés. 

Amikor tudod, hogy ki vagy, ismered isteni természeted, ezzel együtt jár bizonyos mozdulatlanság, belső béke, szépség. Ebből fakad az a belső önértékelés, amely alázattal párosul és a hála érzésével. Nem felfuvalkodott. Nem arrogáns. Hanem annak a belátása és tisztelete, hogy ki vagy. A szépségnek a tisztelete. 

Aztán az a képesség, hogy a megfelelő helyen keressük a szeretetet. Ott, ahol meg tudják adni. Gyakran onnan akarjuk megkapni, ahol azt nem tudják megadni. A legtöbb gyerek a szülő Ne zavarjatok! feliratú ajtaján dörömböl. A szülők gyakran nehéz időszakon mennek keresztül, és nincs módjuk, nem tudják megadni azt a szeretetet, amire a gyereknek szüksége lenne. De ha a gyerek megfordulna, akkor észrevenné, hogy több millió honfitársa közül több tucat van, aki egészségesen meg tudná ezt adni. 

Tehát az a képesség, hogy a megfelelő helyen keressük a szeretetet. 

Erő, bátorság, könnyedség, béke, szabadság, kreatív kommunikáció. Ez azt jelenti, hogy az a képesség, hogy ki tudjuk magunkat fejezni. Ha ilyen módon nem megy, akkor más módot találni. Ahelyett, hogy kiabálnánk, pl. meg lehet csiklandozni a mamát, és azt mondani, hogy: „Szeretlek.” Valószínűleg ezzel többet el lehet érni, mint a hisztivel. Egyfajta viselkedést próbálunk csak, míg a kreatív kommunikáció egy egész tucat kommunikációs képességet bocsát a rendelkezésünkre. S ráadásul a helyes időzítést is magában rejti. Amikor kreatívan kommunikálsz, akkor érzed, azt is, hogy mikor megfelelő az idő. Amikor valaki üvöltözik, az nem az. Hasznos ilyenkor, ha megvárjuk, amíg a másik lenyugszik, és akkor kommunikálunk. 

Ha testi vagy szexuális bántalmazás történt, akkor nagyon gyakran az a képességünk, hogy nemet mondjunk, gyors döntést hozzunk, és aszerint cselekedjünk, az a fontos. 

Tehát felismered, átlátod a helyzetet, és annak megfelelően cselekszel. Majd amikor lehetőséged van rá, segítséget kérsz. A legtöbb gyerek, akit bántalmaztak, nem tudja, hogy segítséget kérhetett volna. Hogy beszélhetett volna a tanárával. Tehát segítségkérő léggömböt adok neki. 

Az utazás során használjuk a józan eszünket, és javasoljunk olyan belső erőforrásokat, amelyek hasznosak lettek volna abban a helyzetben. Nagyon fontos, hogy ezek belső erőforrások legyenek. Egyszer egy utazás során valaki szárnyakat kért. Fontos, hogy belül megtapasztalja a szárnyalást, de szüksége van a valódi, igazi cselekedetre. Tehát belső tulajdonságokról, erőforrásokról, nem pedig külső körülményekről beszélünk itt. 

Ami történt, azon nem tudunk változtatni. Csak azon, hogy hogyan érzünk belül, és hogyan viszonyulunk ahhoz, ami történt. A megváltozott emlékfolyamat nem változtatja meg a múltat. Nem veszi el, nem szünteti meg, ami történt. Csupán belső erőforrásokat mozgósítunk, hogy a jövőben hasonló szituációkban már hozzáférjünk gazdagabb belső  erőforrásokhoz, mintához. 

Elmetestünk úgy működik, mint egy komputer. Ugyanazt a programot követi minden egyes alkalommal. Egészen addig, amíg új programot nem installálunk. A komputer pedig mindig a legjobb, a leggazdagabb programot fogja választani. A megváltozott emlékfolyamatnak tehát az a szerepe, hogy a tudatodnak, belső énednek és az idegrendszerednek gazdag erőforrásokat kínáljon. Hogy ha hasonló helyzetbe kerülsz, akkor most már könnyen megbirkózz vele.

A testi utazás tábortüze ugyanolyan, mint az érzelmi utazásé. Itt is alkalmazhatjuk a kívül–belült, a belül–kívült, a söprést, az energiakötél elvágását, a karmamentort, minden eszközt. 

Majd visszaülünk az űrhajóba. Általában 1 megállás elegendő. Nem kell az űrhajót 2. állomásra irányítanunk. Megbízhatunk az űrhajóban, hogy a végtelen intelligencia tudja, hova kell mennie. 

Nem is mérjük fel, mennyi minden történik egy utazásban. A testünk molekulákból és a közöttük lévő űrből áll. A tudatosság ott tárolódik a molekulákban. Amikor az utazásnak vége, és megbocsátottál, ez nem jelenti azt, hogy most már azonnal szereted is azt, aki bántalmazott. Csupán azt jelenti, hogy közömbös lesz. És már nem folytatódik a vádaskodás a tudatosságban. Nagyobb szabadság honol a testedben is, tehát a változás végbe mehet testi szinten is. Kenny Speart (keni szpört) korábban említett könyvében elolvashatjuk mindennek a tudományos magyarázatát. 

A 35-50 perces testi utazás következtében megszűnik a krónikus fáradtság, a visszatérő dühroham, rákos betegség. Lenyűgöző, hogy amikor a tudatossággal kapcsolatba lépünk, és változás történik, akkor bekövetkezik a megbocsátás. A történet semlegessé válik. Már nem ragaszkodunk hozzá. Amikor pedig a történetnek vége, akkor a test is a gyógyulás útjára térhet. Önmagától. 

Tehát megkérdezzük, hogy a testnek van-e valamilyen végső üzenete, mondanivalója, és ha van, akkor leírjuk. Pl. valaki azt mondja, hogy sokkal több vizet kell innom. Lehet, hogy olyan mélyen van, hogy az utazás végén nem emlékszik arra, amit mondott. Jó, ha leírjuk ezt, és az utazás után emlékeztetjük. 

Ha valaki túlságosan radikális, szinte teljesíthetetlen ígéretet akar tenni, olyat pl., hogy: „Mostantól már csak gyümölcsön fogok élni. Nem eszem semmi mást.” Ilyenkor javasoljuk, hogy olyat ígérjen, amit meg is tud tartani. És a betartása nem igényel rettenetes erőfeszítést. Fokozatos legyen a változás. 

Sokszor előfordul, hogy valaki megfogadja, hogy az utazás után nem iszik többé kávét. Ilyenkor azt szoktam kérdezni, hogy: „Mi gondolsz, mennyi időre van szükséged, hogy elhagyd a kávét?” Azt mondhatja, hogy: „Kb. 2 hétig csak napi 1 kávét fogok inni. Majd ez után csak minden 2. nap iszom. Majd végleg elhagyom.” A józan eszünkre támaszkodjunk ilyenkor is. 

Az utazás során abban segítünk, hogy az utazó abba a teljességbe és gyógyulásba nyisson, amelynek már eljött az ideje. A lélek már elhatározta, hogy változtatni akar. Ebben nyújtunk neki segítő kezet. Hogy elengedje azt, ami nem ő. És egy nagyobb szabadságba nyisson. Igazi önmagába. 

Ehhez kívánunk nagyon jó utazásokat. 

Sok szeretettel: Brandon Bays és Heltay Klára.

